

#### A Historical Analysis of the Urban Planning and Architectural System of the Buwayhids

Zohreh Beig Mohammadi<sup>1</sup>

Ahmad Fallahzadeh<sup>2</sup>

Received: 02/09/2023

Accepted: 13/11/2023



#### **Abstract**

The 4th century of Hijri (AH) is considered as one of the golden eras of Iranian-Islamic civilization, in the heart of this civilization, there were many developments in the fields of urban planning, architecture and urbanization, in which the Buyid Dynasty had a significant contribution. Therefore, to know its various aspects, it seems necessary to conduct this research. The present study has focused on the collection of library and documentary data using the historical research method, descriptiveanalytical method, in geographical, historical and literary sources. The fundamental question is, what was the structure of Buyid's urban planning and architecture system? The hypothesis of the research is that the urban system and architecture of Buyid Dynasty had the elements of the urban system of ancient Iran with changes indicating a structure in accordance with Islamic Sharia. The findings suggest that along with a transformation in architecture and its style, based on the method of Iranian architects, the Buyids built new cities and buildings at the level of the state territory by presenting hybrid (Iranian-Islamic) architecture.

#### **Keywords**

Buyid's architecture, Buyid's urbanism, urbanism in the fourth and fifth centuries, Adud al-Dawla, Islamic architecture.

M. A (level three of Islamic Seminary) in history of Islam, Center for Online Education, Qom, Iran. (Corresponding author). irani433089@gmail.com.
 Orcid: 2831-5692-0006-5692-0009

<sup>2.</sup> PhD in history of Islam, University of Islamic Denominations, Tehran, Graduated from Islamic Seminary of Qom, Qom, <u>Iran.</u> ahram12772@yahoo.com. Orcid: 4764-7701-0002-0000

<sup>\*</sup> Beig Mohammadi, Z., & Fallahzadeh, A. (2023). A Historical Analysis of the Urban Planning and Architectural System of the Buwayhids. *Journal of Al-Tarikh va Al-Hadarah al-Islamiyah; Ruyat al-Mu'asirah*, 3(5), pp. 10-38). https://doi.org/10.22081/IHC.2024.75149.1030



# التحليل التاريخى لنظام العمارة وتخطيط المدن فى الدولة البويهية

أحمد فلاح زاده

زهرة بیگ محم*دی* ا

تاريخ القبول: ٢٠٢٣/١١/١٣

تاريخ الاستلام: ٢٠٢٣/٠٩/٠٢



#### ملخص

مروقة منعت ليترة

النالخ والبَصْنالترة الإيرانية القرن الرابع الهجري أحد العصور الذهبية في الحضارة الإيرانية الإسلامية، ففي قلب هذه الحضارة حدثت تطورات كثيرة في مجالات تخطيط المدن والعمارة والإسكان، كان لآل بويه إسهام كبير فيها. ومن هنا؛ ومن أجل إحاطة أكبر بجوانب الموضوع المختلفة تبرز أهمية هذا البحث. وقد اعتمد هذا البحث على جمع البيانات من المكتبات والوثائق المتوفرة باستخدام منهج البحث التاريخي، بأسلوب وصفى وتحليلي، من المصادر الجغرافية والتاريخية والأدبية. وسؤال البحث الأساسي هو: ما هو نظام الهندسة المدنية والمعمارية الذي اعتمده آل بويه؟ فرضية البحث هي أن نظام الهندسة المدنية والمعمارية لدى آل بويه كان يحتوى على العناصر التراثية في نظام العمارة الإيراني مع بعض التغييرات التي تشير إلى بنية نتناسب مع الشريعة الإسلامية. وتُظهر نتائج البحث أنّ البويهيين بعد التحوّل الذي أحدثوه على مستوى الهندسة

١. خرَّ يجة المستوى الثالث في الحوزة العلمية، قسم التاريخ الإسلامي، قم، ايران (الكاتب المسؤول). irani433089@gmail.com Orcid: 2831-5692-0006-5692-0009

ahram12772@yahoo.com

Orcid: 4764-7701-0002-0000

\* بيگ محمدي، زهرة؛ فلاح زاده، أحمد. (٢٠٢٣م). التحليل التاريخي لنظام العمارة وتخطيط المدن في الدولة البويهية. مجلة التاريخ والحضارة الإسلامية؛ رؤية معاصرةً، نصفُ سنوية علمية، ٣(٥)، https://doi.org/10.22081/IHC.2024.75149.1030 صص ۱۰-۳۸.

1.

٢. دكتوراه في التاريخ الإسلامي، جامعة طهران للمذاهب الإسلامية، قم، ايران.

المعمارية وأسلوبها؛ قاموا ببناء مدن ومبانٍ جديدة في دولتهم اعتماداً على أساليب البنّائين الإيرانيبن مع إبداعهم لأسلوب معماري جدّيد يمزج بين الثقافتين الإسلامية والإيرانية.

## الكلمات المفتاحية

فن العمارة البويهي، تخطيط المدن البويهي، تخطيط المدن في القرن الرابع والخامس، عضد الدولة، فن العمارة الاسلامي.

11 النّابخ والجَضَالمُرّة الإسلاميّة مُرَوَيَةُ مُجَنَافِيرَةً

سيطر آل بويه على أجزاء كبيرة من إيران والعراق وسوريا (كما هي اليوم) في الفترة الزمنية ما بين ٣٢١ - ٤٤٧هـ. إنَّ المعرفة بالهندسة المعمارية وتخطيط المدن وحتى إدارتها هي الجزء الأقل مناقشة ضمن هذا البحث، وبما أنه من خلال دراسة واجبات ووظائف كل منصب من المناصب الإدارية في المدينة يمكن تفسير تأثير ذلك المنصب على نمو المؤسسات المحلية في المراكز الحضرية وصيانة ذلك النظام؛ فإن هذا البحث يبدو أكثر ضرورة. يعدُّ القرن الرابع وبداية القرن الخامس الهجري - كمرحلة انتقالية - من أكثر الفترات تأثيراً في مجال الثقافة والحضارة الإيرانية والإسلامية، خاصة في المناطق الخاضعة لحكم آل الإنسانية. والسؤال الرئيسي للبحث هو؛ كيف كان نظام العمارة والتخطيط المدني في عهد البويهيين، وللإجابة على السؤال أعلاه تُطرح فرضية مفادها: أنَّ تخطيط وبناء المدن – وهو ذو أولوية لدى الحكومات - كان دائمًا محط اهتمام السلطات المحلية والوطنية، وكان مفهوم المدينة في تلك الفترة عبارة عن مجموعة من المباني والعمارات والقصور والأسواق وغيرها المرتبطة ببعضها البعض، والتي كانت تشكّل المدينة من خلال ضم أحياء مختلفة إلى بعضها البعض.

ومن المجالات المهمة للتغيرات الاجتماعية في ذلك العصر ما يتعلق بتطور المؤسسات والمرافق المدنية فيه، لأنه وبسبب اتساع الأراضي وتنوع أساليب إدارة الدولة والعلاقات الداخلية بين مراكز صنع القرار في هذه الحكومة، تم إيجاد ظروف مناسبة لتجربة فترة من نمو المؤسسات الاجتماعية والسياسية ثتناسب مع إدارة الشؤون المحلية لتلك المدن.

نتعلق الأسئلة الفرعية للبحث: بماهية الأسس النظرية لتخطيط المدن في الدولة البويهية، وكيفية العمارة في عهدهم، وكيفية تخطيط المدن في ذلك العصر، ودور الأمراء في هذا المجال. يهدف هذا المشروع البحثي إلى دراسة نظام الإدارة المدنية خلال عهد الدولة البويهية، ودراسة تأثير عملية التحولات الهيكلية والأداء على العلاقات الاجتماعية، من أجل الحصول على فهم أكمل لتأثيرها على علاقات السكان فيما بينهم خلال تلك الحقبة.

#### دراسات السابقة

من خلال مراجعة المقالات والكتب المؤلفة حول العمارة عند البويهيين باللغات العربية والفارسية والإنجليزية، وجدنا تلك الأعمال تختلف هذه المقالة في التحليل التاريخي لنظام التخطيط المدني والعمارة عند آل بويه.

 غلامحسين أميني أرمكي وزملاؤه (١٣٩٩) في مقالة (عناصر پايدار معماري در بناهاي دوره آلُ بويه با تأكيد بر زيبايي شناسي نقوش)، والتي التَلِحُوالِحَضَالِةِالْإِلَالِيَةِ تشير إلى العمارة في صدر الإسلام مع التغييرات الثقافية في العصر الساساني، وكيفية إدخال هذه التعديلات الثقافية والمفاهيم الاجتماعية والدينية مع عناصرها الأساسية بشكل مبتكر.

> ۲. شهرام یوسفی فر وصابره آزاده (۱۳۹۰) فی مقالة «منصب رئیس در شهرهاي دورهٔ سلجوقي وپيوستگيهاي محلي واجتماعي آنان» والتي تدرس النخب المحلية بصفتهم القائمين على المناصب الإدارية في المدن.

> ٣. سيد محمد رحيم رباني زاده ومريم نصري دشتارژندي، (١٣٩٤)، في مقالة «منصب معونت در شهرهاي دورة آل بويه» والتي تشير إلى مجال نشاط منصب "المعاون" في المدن البويهية.

> ٤.رقية السادات عظيمي، (١٣٩١) في مقالة «بيمارستانهاي دوره آل بويه» - وكما يوحي اسمها - فقد ركزت فقط على المراكز الطبية في تلك الفترة.

> ه. افتخار قاسم زاده، (۱٤٠٠) في مقالة « معرفي مراكز علمي شيعيان در دوره آل بويه» والتي اهتمت بالأماكن والمراكز العلمية في المدينة مثل المكتبات

والمساجد والمستشفيات ودور العلم وتشكيل الحلقات الدراسية والمدارس العلمية من قبل الشيعة والمذاهب الأخري.

## ١. المفاهيم والمباني النظرية

### ١-١. المدينة

المدينة أو البلد: هي مجموعة كبيرة من المنازل والمباني والشوارع والأزقة في منطقة محددة (دهخدا، ١٣٨١، ص ١٠٠) وهناك اختلاف طفيف بين تعريف المدينة من الناحية التاريخية وتعريفها اللغوي، فعند تعريفها من الجانب التاريخي ينبغي الاهتمام بأصل نشأتها (كياني، ١٣٧٩، ص ١٩).

#### ١-٢. تخطيط المدن

الناج والخضائة السالمية

هو دراسة وضع تصورات ومخططات المدن وتوسعتها، مع مراعاة الاحتياجات الاجتماعية والاقتصادية، بالإضافة إلى الاهتمام بالتقليل من مشاكل المدن والاستجابة للاحتياجات العامة لسكانها (كراچكوفسكي، ١٣٧٩، ص ٢١٧).

#### ١-٣. العمران

العمران هو حالة مفاهيمية، ونظامية وقانونية، وسياسية، وفكرية، واجتماعية، ودينية، وأحيانا أيديولوجية، ترتبط بمكونات الحكم السياسي كالشرعية الحرية والتعددية الثقافية والمشاركة الاجتماعية من جهة، وإمكانية عقلنة الحياة من جهة أخرى. فهذه المكونات تحول المدينة إلى ورشة عمل حضارية حرة الفكر، لها آثار هائلة على الفرد والمجتمع والهيكلية العامة للمراكز الحضرية.

### ١-٤. آل بويه

البويهيون هم سلالة شيعية حكمت بعض أجزاء إيران والعراق و العمان بين العامين ٣٣٨ و ٤٤٨ هـ. تأسست هذه السلالة على يد على بن بويه (توفي ٣٣٨هـ)

بدعم من إخوته أحمد وحسن له، وتم تسمية هذه السلسلة باسم والدهم (بويه). خلال فترة حكم هذه السلسلة؛ كانت مراسم عزاء الإمام الحسين في يوم عاشوراء واحتفالات ولاية الإمام علي في عيد الغدير تُقام بشكل رسمي وعام. كما كانت عبارة "حي على خير العمل" تُردّد في الأذان، وأصبح استخدام تربة السجود في الصلاة والسبحة الطينية شائعًا في أيامهم. وقد أعاد حكام هذه السلسلة بناء قبور أئمة الشيعة في العراق، وانتشرت زيارة مراقدهم آنذاك.

#### ١-٥. العمارة

هي عملية تخطيط وتصميم وتشييد مختلف العمارات والأبنية. فالعمارة بطبيعتها لها بعدان: علمي وفني، ووفقاً للتفسير العالمي للفن، فإن للعمارة أيضاً معنى وجودياً من حيث بعدها الفنني (أكرمي، ١٣٨٢، ص٣٣).

### ٢. المدينة عند علماء الاجتماع

لا يقدم علماء الاجتماع تعريفًا موحداً للمدينة. وعلى الرغم من أن الجميع يعرف ماهية المدينة، إلا أنّ أحداً لم يقدّم تعريفاً موققاً لها. المدينة لا تختلف عن بقية الفئات المجتمعية الأخرى، إلا أن العناصر المكونة لها؛ كالسكان والمباني ووسائل النقل والمرافق وغيرها؛ جميعها موجودات عينية ذات حقائق وصفات متنوعة (إياني فر (رويگر)، ١٣٨٩، ص ٣٠).

وحقيقة الأمر أنهم يعرّفون المدن بمعايير مختلفة، فبعضها يعتمد على عدد السكان، والبعض الآخر يجعل الوظيفة معياراً لتعريفه. فعلى سبيل المثال؛ يعتبر فيرنر زيمبارت (١٨٦٣م – ١٩٤١م) المدينة مكانًا لا يعرف الناس فيه بعضهم البعض بسبب سعتها (جواهري، ١٣٧٨، ص ٨٩).

1. Werner Sombart

١٥
 التاليخ والجَضائة الإسلامية

## ٣. هيكلة المدن منذ القرن الأول وحتى القرن الرابع الهجريين

تم الاستقرار النهائي للدولة الإسلامية وتشكيل حكومة مركزية لها مع وصول العباسيين إلى السلطة وسقوط الدولة الأموية. أدي الدور الذي لعبه قادة الجيش ورجال الحاشية الإيرانيون في تأسيس وتشكيل الدولة الإسلامية في العصر العباسي إلى تبني شكل من أشكال الحكم كان مشابها للذي كان في الدولة الساسانية قبل الإسلام. أي أن الحكومة المبنية على الشريعة الإسلامية سرعان ما أخذت الشكل والوجه التنظيميين، ووضع التنظيم الديواني بصمته على كافة الشؤون الحكومية وانعكس بالتالي على أسلوب حياة الناس. ومن خلال الاستيلاء على جميع عوامل الإنتاج، في جميع القطاعات الثلاث؛ الزراعة والصناعة والتجارة، فإن هذه الحكومة أضحى لها عملياً نفس الدور الذي نظمته وقامت به الحكومات الإيرانية القديمة.

من خلال تفسيرها للشريعة الإسلامية بما يناسبها، تموضعت الحكومة العباسية فوق الطبقات الاجتماعية. ومن خلال إنشائها للعديد من الدواوين التي تم تقليدها بشكل أساسي من دواوين العصر الساساني، قامت الدولة بتوسيع الملكية العامة للديوان لتشمل جميع وسائل وعناصر الإنتاج، وإيجاد ديوان ومنصب الوزارة والدور الهام للوزير من كونه وكيل الخليفة السياسي على الأراضي التابعة للدولة، وهذه إنما هي إعادة قراءة وإعادة إنتاج لنفس الدور الذي كان موجوداً في سالف الأيام.

إن تشكيل دواوين الشرطة والأحشام والخراج والبريد وديوان الإنشاء وديوان الدار والحسبة والقضاء والأوقاف؛ كل ذلك هو استنساخ للدواوين القديمة ولكن أعيد استخدامه بمفاهيم جديدة ومتعارفة. إن حكومة لها مثل هذه الدواوين، ومجتمع له مثل هذه الحاشية والموظّفين ستجد انعكاساته وآثاره في

🥦 التحليل التاريخي لنظام العمارة وتخطيط المدن في الدولة البويهي

محل تجمعه الرئيسي، وهو المدينة. وكما لدى السابقين؛ فإن أصحاب الدواوين والقادة والجند يندمجون جميعًا مع رؤوس هرم السلطة في المجتمعات القبلية والريفية والحضرية، ونتيجة هذا التشابك هي توحيد العمل الاجتماعي في المجتمع وإسناد المسؤولية المحلية والمناطقية إلى المدينة. ومثل هذه العلاقة بين المدينة والمنطقة أدت إلى ظهور مفهوم "الديوان والمدينة" (حبيبي، ١٣٨٤، ص٥٧).

واستناداً إلى هذه المضامين والمفاهيم، فإنّ بغداد تمّ تخطيطها على الجانب الآخر من نهر دجلة بمخطط دائري بأربعة أبواب رائعة (نتبع الاتجاهات الأربعة الرئيسية) وتدعى: باب دمشق، باب الكوفة، باب البصرة، وباب خراسان، والمؤلفة وتأتي هذه البوابة تأكيداً على دور دعم ومساندة الخراسانيين، وهو ما يؤكد الأهمية السياسية لتلك المنطقة. تضمّ بغداد جوانب حضرية مختلفة تمثّل العديد من أنماط المدن مثل النمط السياسي العسكري، والنمط الإداري، وكذلك النمط الاقتصادي، وهو ما يذكرنا في الواقع بالـ"كهندر" أو ما تمّ تعريبه إلى "قهندر" وهو نموذج لقلاع الحكم القديمة. تذكرنا بيوت النبلاء وأقارب الخليفة بالـ"شارستان"، والمدينة الخارجية بالـ"ربض" والتي يستقر فيها بقية الناس من كل مهنة وقبيلة وقوم دون تصنيف طبقي. وبهذه الطريقة يتم التنظيم الاجتماعي للمدينة، ويمر بمراحل تطوره وتحوله (Elhami, 1379, pp. 21-32).

وفي عهد البويهيين عُرفت المدينة بأسوارها القوية من حولها، وكذلك البساتين والحقول، وسوق المدينة، والحمام. وكان للمدينة نظام ريّ بالمياه من خلال الجداول أو الينابيع أو الآبار أو القنوات المائية. وكان يتم تأسيس مسجد جامع للمدينة يتمّ الاجتماع فيه. كما كان للمدينة أبواب مختلفة عادة، لا تقلّ عن أربعة؛ من جهات (الشرق والغرب والشمال والجنوب). وكان مسؤولو المدينة وقتها عبارة عن: العامل (عامل الملك على المدينة)، والقاضي (وهو إمام الجمعة عادة)، وصاحب البريد (وهو رئيس دائرة النقل والبريد)، وضابط أمن المدينة أي قائد

الشرطة. كما كان لوجهاء المدينة من العلماء والشخصيات المشهورة دور في إدارة المدينة أيضاً (المقدسي، ١٩٩١م، ص ٤٢٨).

# ۴. تطوّر العمارة من القرون الأولى إلى عهد البويهيين

إنّ تطور المدن الإيرانية في العصر الأموي من حيث مستوى التكنولوجيا المناسب وتطبيقه في الإنتاج الزراعي، مما أتاح الفرصة لتطوير المدن وتطوير نظام الورش فيها من خلال الفائض في الإنتاج. ولكن من حيث الإدارة فقد كان الأمر معقدًا للغاية «لم يكن العرب في هذه الفترة يهتمون بالعلوم العقلية وادارة المجتمع. هم أنفسهم لم يكونوا قادرين على إدارة شؤون المراكز الحضرية والريفية النالخ والبَضَالة الإمالاية في أراضيهم. ورغم أنَّ المفهوم السابق للمدينة الساسانية كان قد انتهى؛ ولكن تم مُنْفِقُهُ الْمُعَالِيَةِ الْمُنْفِقِةِ الْمُنْفِقِةِ الْمُنْفِقِةِ الْمُنْفِقِةِ الْمُنْفِقِةِ الْمُنْفِقِةِ استخدام الإيرانيين في التنظيمات والتشكيلات والإدارات الحكومية الجديدة» (صفا، ١٣٨٤، ص ٧٨) ووجدوا الفرصة لتولى المناصب الحكومية العليا، وتمكنوا من نشر حضارتهم وعاداتهم وتنظيماتهم الإدارية والاجتماعية تدريجياً بين العرب. ولذلك نظموا حركة علمية واجتماعية وإدارية كبيرة بالتزامن مع النهضة الزراعية والعمرانية، وتم بذلك تهيئة الأرضية لتكوين حضارة إسلامية عظيمة. وترجع بداية هذه الحركة إلى العصر الساماني في القرن الثاني. وكانت حكومات الطاهريين والصفاريين والبويهيين على شكل قوى محلية في إيران في القرنين الثالث والرابع الهجريين بشكل متداخل بينها «إن تجديد الحياة العلمية والأدبية في إيران خلال العهد الإسلامي هو ثمرة هذا التمكّن»(حبيبي، ١٣٨٤، ص ٦٠).

وتشير دراسة وتحليل طبيعة العمارة في القرون الإسلامية الأولى إلى استمرار بعض ملامح الطرز المعمارية السابقة في هذه الفترة. إنّ عوامل مثل وصول الإسلام إلى إيران بأفكار ومفاهيم ثقافية وحضارية جديدة، ووجود الآثار المعمارية المتبقية من الحقب السابقة، والقرب من حضارات كبيرة كحضارة

الروم، أدى كل ذلك إلى ظهور أساليب في العمارة تدلّ على منشئها من خلال التعرف على العناصر والأجزاء المكونة لها. وبشكل عام، فإنّ العمارة الإيرانية بعد الإسلام، اعتمدت على اتباع التقاليد القديمة للعمارة الإيرانية، ووضعت منذ البداية أساسًا منطقيًا ومقبولًا للانتشار في أجزاء كبيرة من الدولة الإسلامية، ويمكن رؤية هذا الامتداد الفني في آثار تلك الفترة.

تعدّ رباعية القناطر (چهار طاقي) أحد عناصر العمارة الإيرانية في العصر الإسلامي. وبعد دخول الإيرانيين في الإسلام في القرون الإسلامية الأولى، تمّ إغلاق الفتحة المواجهة للجنوب في بعض رباعيات الأقواس مما وفّر مساحة مناسبة للمصلين. وفي الطراز الخراساني وتبعاً للمسجد النبوي؛ أصبح تصميم الأروقة شائعاً في العمارة. وفي نفس الوقت في العصور الإسلامية الوسطى، تمّ إدخال رباعية الأقواس ضمن تصميم المساجد في الطراز الرازي (عمارة أهل الري) لأسباب متعددة كان أهمها لدى البعض البعد الأمني؛ وهو عزل مساحة للمحافظة على حياة السلطان، فيما عدّ آخرون السبب في ذلك هو إضفاء طابع موحد على أروقة المسجد واعطاء أهمية خاصة لجهة القبلة.

والقبة هي العنصر المعماري الثاني للمساجد في العصر الاسلامي. ويعتبر دخول القبة في عمارة المساجد الإيرانية متأخراً زمانياً، وغدا عنصراً في العمارة الإيرانية بعد أن تم حذف بعض أعمدة الأروقة. وفي القرون الإسلامية الأولى؛ اكتسب المسجد الإيراني خصوصيته بعنصرين كانا متجذرين بعمق في عمارة ما قبل الإسلام؛ وهما القبة والإيوان (142-142 , 2020, pp. 142-148) ويمكن ملاحظة هذه العلامة في الأعمال المعمارية في عصر البويهيين.

١٩ النّابخ والجَضَائزة الإسالانيّة

ا. وهي بناء مربع الشكل متوسط الحجم، يتألف من قبة دائرية الشكل نتكئ على أربع قناطر، ورد ذكره في بعض المتون العربية القديمة بعنوان "العريش" أو "الظلّة" وغير ذلك (راجع: ابن بطوطة، ١٣٧٦، ص ١٦٥) المقدسي ١٣٦١، ص ٦٦٩).





الصورة رقم ١: مسجد جرجير الجامع الديلمي (أصفهان)

التاليخ والحضائرة الإسلاميّة مروية بُغِنَا فِيرَةً

۲.

بُني مسجد جرجير (الصغير) في العصر الديلمي، وخلافاً للمسجد الجامع الكبير (العتيق)؛ فإنّه وبحسب النصوص الإسلامية يتفوق على المسجد العتيق من حيث الارتفاع والمتانة والطراز المعماري. ومن خلال دراسة الزخارف المستخدمة في بناء هذه البوابات يظهر بوضوح أن نمط وأصل معظمها يعود إلى العصر الساساني الذي كان يستخدم في العصر الإسلامي بحلّة وإضافات جديدة. ومن هذا المنطلق، تجلت الرؤية الإسلامية بشكلها الإيراني، والتي يمكن رؤيتها أيضاً في تركيب النقوش المستعملة. وعلى سبيل المثال، فإن الزخارف الموجودة على جانبي البوابة، والتي تمتد على شكل شجرة طويلة من أسفل إلى أعلى البوابة، تذكرنا بالنقوش الموجودة على جانبي قنطرة بستان كرمانشاه الكبيرة، كما تم استنساخ زخارف هندسية ونباتية أخرى، وهو استمرار للفن الساساني (عليان ورملاؤه، ١٣٩١، ص ٨).

إن الجمع بين نظام الكتابة والصور، واستخدام أسلوب النصوص الرمزية والتشعيبية، يشير إلى أن عمارة هذه الفترة على يد فنان العصر البويهي كانت

تحاول الجمع والتلفيق بين المعتقدات الإسلامية والتراث الثقافي للعصور القديمة (عبداللهي فرد وزملاؤه، ١٤٠١، ص ١).

## ۵. المبانى الفكرية لتخطيط المدن عند البويهيين

نتكون المدن من ثلاثة عوامل: الإنسان، والفكر، والهيئة. وهيئة المدن هي نتيجة تفكير وعمل الانسان.

وبشكل متزامن مع تشكّل دولة البويهيين بدأ نمو وتطور حركة التحضر، وشهدت تحولاً هاماً في هيكلة المدن والعلاقات الاجتماعية فيها. وقد أثَّرت تجمّعات هذه الأسرة في الجانب المركزي والغربي من المدن، وأحدثت مرحلة ازدهار ذات طابع خاص في الأبعاد الاجتماعية.

تشير دراسة بعض الأعمال والمباني المتبقية من الهندسة المعمارية في فترة آل الناخ والحضائة الإسلاميّة بويه إلى مرحلة مهمة من تاريخ الفن والثقافة الإيرانية الإسلامية. وبحسب مذهب البويهيين - أي التشيّع - فإن أهم المظاهر المعمارية في هذه الفترة التاريخية كانت المساجد. ويتبين من خلال فحص العناصر المعمارية للمساجد أن بعض مكوناتها مستمدة من الثقافة والعمارة الإيرانية، وبعضها الآخر مستمد من الثقافة الإسلامية ومتطلباتها الخاصة. وتُظهر الآثار الباقية من القرن الرابع الهجري والتي يمكن مشاهدتها اليوم في بعض المدن الإيرانية مثل أصفهان وفارس قوة هذة المباني ومن الناحية الجمالية للزخرفة؛ فيعتبر استخدام الزخارف النباتية والهندسية من سمات هذه الفترة التي تحتوي بلا شك على التراث المعماري للفترة القديمة، وخاصة الفترة الساسانية (Kahan, 1383, pp. 30-37) مع وجود بعض التغيير، حيث إنَّ طرفاً من جمال الزخارف الموجودة في أعمال فترة ـ البويهيين نابع من الثقافة الإسلامية. والتجلي الواضح لذلك هو النقوش التي طُبعت عليهاً أسماء الله الحسنى أو آيات القرآن الكريم، والتي تظهر أحيانا في المحاريب والأروقة وقنطرات المداخل أو القنطرات الداخلية.

إنّ معظم الزخارف المعمارية لفترة البويهيين في أصفهان مستوحاة من زخارف الجص في الفترة الساسانية، ويمكن اعتبار أحد أسباب ذلك هو فكرة إحياء الثقافة الإيرانية لدى حكام هذه الفترة. ومن العناصر البارزة الأخرى في زخارف تلك الفترة أيضًا الزخارف الهندسية والنباتية، والتي كثر استخدامها بسبب حظر استخدام الرسوم التجسيمية في المباني (نيستاني وزملاؤه، ١٣٩٩، ص ٢٣).

إنّ استخدام القباب والشرفات والساحات لا شك وأنّه مستمد من الهندسة المعمارية القديمة. هذه الأبنية قد بقي جظء منها غير تامّ إلى زمان العهد الإسلامي بسبب الموقع الجغرافي، أو احتياجه للوقت أو المواد اللازمة أو اهتمام الأمراء به؛ فأضفى التجصيص وتزيين المظهر الخارجي للبناء بالطوب له جمالاً وطابعاً خاصاً به، وقد أوجد هذا الأمر طبيعة فريدة للعمارة في فترة البويهيين (Montasheri and Shahbazi, 2016, pp. 80- 93).



# ع. العلاقات الاجتماعية وتأثيرها على هندسة تخطيط المدن البويهية

إن التأكيد على الشكل التاريخي للمدينة والاهتمام بخصائص طبيعتها يعود سببه إلى أن صورة المدينة يمكن اعتبارها انعكاسًا للبنية الاجتماعية في المجتمع المدني. وفي الواقع؛ فإنه من خلال اعتماد منهج تحليل شكل المدينة وتفحص بنيتها؛ يتم تسهيل فهم وتحليل علاقات السكان والظروف الاجتماعية التي كانت تحكم المدينة في فترة تاريخية. وبشكل عام، فإن مساحة وبنية المدينة والنظام الاجتماعي الذي يحكمها نتفاعل مع بعضها البعض، وبنفس الطريقة التي يؤثر بها الهيكل المادي للمدينة وترتيب عناصر تكوينها على النظام الاجتماعي، فإن العلاقات الاجتماعية تترك أيضًا آثارًا عميقة على هيئة المدينة.

إنَّ المساجد والأسواق والمدارس والقصور الحكومية والساحات والطرق والأديرة والكنائس والمعابد اليهودية ومعابد النار هي الأماكن التي احتضنت التفاعلات الاجتماعية بين سكان شيراز. ويبدو من المعطيات التاريخية أن هذه

الأماكن - وبصرف النظر عن وظيفتها - كانت بمثابة هوية حضرية لطبقات مختلفة، يقطن حولها سكان يرتبطون بها مهنياً وانتماءً (خادمزاده واميني، ١٤٠٠، ص ٤٩). وفي الصورة التي يقدمها "المقدسي" عن شيراز في القرن الرابع فإنها كانت

مدينة مزدحمة وشوارعها ضيقة وفوضوية، وكأن المدينة ليس لها حاكم وتُدار بشكل فوضوي (المقدسي، ١٩٩١م، ص ٤٢٨). ويرجع ذلك بالطبع إلى الصراعات الكثيرة التي وقعت من أجل الاستيلاء على هذه المدينة من قبل أمراء البويهيين، وقد انتقلت السيطرة على المدينة بين سلطة وأخرى عدة مرات.

والتالى يمكن تصنيف أسباب العلاقات الاجتماعية المدنية في الدولة البويهية ضمن عدة محاور عامة على النحو التالى:

### ٦-١. أسباب خارجية

١-١-٦. فترة البويهيين هي عصر انحطاط مدرسة المعتزلة التي كانت نتعتبر ممثلاً للاتجاهات العقلية والفلسفية. وأدى ظهور الأشاعرة وغزو الفكر الأشعري للمجتمع الإسلامي إلى ولادة مرحلة من التحيزات الدينية والمذهبية والركود الفكري في تلك الفترة.

٣-١-٦. إن تدخلات حكومة البويهيين في الشؤون الدينية والمذهبية ودعم فئة وطائفة ضد الطوائف والديانات الأخرى كان يزيد من حالة الفوضي الاجتماعية وواجهت المدينة أزمة اجتماعية واسعة النطاق (69- 85 Rahimi and Valibig, 1398, pp. 55).

## ٢-٦. أسباب داخلية

٦-٢-٦. كانت المدينة في تلك الأيام مركزاً علمياً وثقافياً، وكانت محطّ اهتمام المذاهب الإسلامية. واعتُبرت مكاناً يقصده العلماء والنخب الدينية والعلمية، مما جعلها مكاناً لصراع الآراء والأفكار. وكان هذا يصدق بشكل أساسي على شيراز

السنة الثالثة، العدد الأوَّل، الرقم المسلسل للعدد ٥، شتاء و ربيع 331/4/10 ا

والرى وبغداد، لأن المدن الثلاث كانت موطناً للنخب الدينية والعلمية.

7-7-7. إن البيئة الديموغرافية خلال فترة البويهيين، والتي لم تكن متجانسة من حيث العرق والدين، خلقت بيئة مناسبة للاصطفافات والانتماءات الاجتماعية بين سكان المدينة. وشكلت هذه الحالة الأساس لنشوء صراعات اجتماعية مستمرة وواسعة النطاق بين فئات المجتمع، والتي شكلت الجانب السائد في العلاقات الاجتماعية. وتبعاً لتطورات النظام الاجتماعي للمدينة حصلت تغيرات هيكلية واضحة فيها وتم فصلها إلى ثلاثة أجزاء مستقلة تماماً للمذاهب الثلاثة الكبري هناك. وقد تجلى الفصل في هيكلة المدينة من خلال تقسيم العناصر الرئيسية لبنيتها، وهذا يعني أن كل طائفة من طوائف المدينة كانت تركز اهتمامها على مناطقها، واجتهدت في إنشاء أحيائها ومساجدها وأسواقها ومدارسها ومراكزها العلمية والثقافية، مما أفضي إلى اتساع الفجوة والتباعد بين المكونات الاجتماعية واحتدام الصراعات فيما بينها، وأدى استمرار هذه الظروف إلى السير بجتع المدينة نحو أزمة اجتماعية حادة هددت الحياة الحضرية بشدة.

# ٧. حالة العمارة في عهد آل بويه

تبن دراسة الأعمال والمباني المتبقية أن الهندسة المعمارية لهذه الفترة هي انعكاس للمعتقدات الدينية لآل بويه كحكومة شيعية. وتسببت هذه الخاصية في وضع عناصر العمارة الإسلامية بالتوازي مع وجود العناصر المتبقية من الثقافة الإيرانية، مما أضفى طابعاً خاصاً على العمارة في تلك الفترة. فمنذ فترة حكم عضد الدولة الديلمي، تم إجراء تجديد واسع النطاق في مجال تخطيط المدن والهندسة المعمارية في بعض أجزاء إيران. حيث تم إنشاء العديد من المباني العامة وترميم المعمارية الحداول والسدود والجسور (كرمر، ١٣٧٥، ص ٨٨). ويقع جزء من هذه

الأعمال في محافظة فارس، التي كانت مركز حكم عضد الدولة. ولهذا السبب؛ بلغت التطورات الثقافية والفنية ذروتها في فارس خلال هذه الفترة (كاهن وكبير، ١٣٨٤، ص ٩٣). إن فحص الآثار التاريخية المتبقية من هذه الفترة ينم عن اهتمام الحكام البويهيين بالفن والعمارة في آنذاك.

ورغم ما ذُكر فإن الطراز المعماري في فترة البويهيين كان مديناً للعهد الإيراني القديم. وهنا يُطرح سؤال: أن لماذا لم تزل قواعد العمارة الساسانية واضحة في الطراز المعماري البويهي؛ بحيث يصعب التمييز بين عمارة القرون الأولى والعمارة الساسانية عن بعضها البعض، والجواب عن هذا التساؤل هو أن بعض مباني البويهيين كانت في الأصل مبان ساسانية تم ترميمها على يد حكام البويهيين، أو أنها كانت تعتمد نفس الطراز والمواد (ايهانيور وهمكاران، ١٣٩١، ص ٢١).

ومن خلال فحص الآثار التاريخية المتبقية من هذه الفترة يتبيّن اهتمام الحكام البويهيين بالفن والعمارة حينها. ففي تلك الفترة تم بناء العديد من المباني التي كانت شديدة القوة ومصنوعة من مواد عالية الجودة، وكانت واجهات تلك الأبنية مصنوعة من الطوب الصغير والكبير، كما تم استخدام الطوب لعمل العقد والزينة الخارجية لواجهات الأبنية، وهو ما يمكن رؤيته في مسجد نائين الجامع وبوابة مسجد جرجير (نعيها، ١٣٩٤، ص ١٠٥).

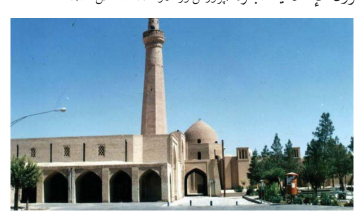
وفي هذه الفترة تم إنشاء نمط جديد في الهندسة المعمارية يسمى "الأسلوب الرازي"، حيث تم بناء المباني بتصميمات ومساحات جديدة وهياكل أقوى بالإضافة إلى زخارف الطوب الرائعة، وبهذا الطراز تم إضافة أعمدة من الطوب إلى المسجد الجامع الكبير في أصفهان (ايهانپور وهمكاران، ١٣٩١، ص ٢٤).

كما كان للعمارة في المقابر نصيب في تلك الفترة، حيث شاع نقش الشعر على شواهد القبور زمن البويهيين في القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي (فقيهي، ٨١٤) وحتى قبل ذلك، حيث ينقل أبوحيان التوحيدي أشعاراً من شواهد قبور

أبي العتاهية (ت ٢١١هـ)، ويعقوب بن الليث الصفار (ت ٢٦٥هـ)، وصاحب الزنج (ت ۲۷۰هـ). (۸ / ۱۴۲-۱۴۱).

وتُعدُّ مئذنة المسجد من عناصر العمارة الأساسية في فترة البويهيين، وكانت هذه المئذنة ذات أعمدة مستديرة. ويمكن الإشارة إلى بعض المساجد في هذا الصدد:

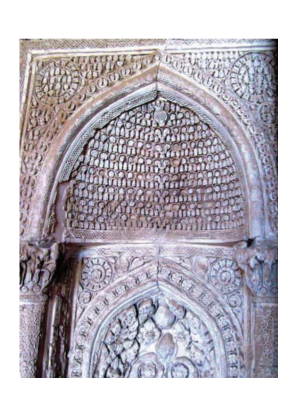
مسجد نائين الجامع في أصفهان: حيث تم بناؤه في زمن البويهيين، ويعدُّ هذا المسجد من المساجد القليلة التي طرأت عليها تغيرات وتحولات قليلة، ولم نتأثر بعوامل الزمن، وحافظت على شكلها الأصلى، ومعظم المواد المستخدمة في بنائه من الطين والطوب. فواجهة هذا المسجد مغطاة بالطوب، وأعمدته بسيطة ورائعة النالجُ والبَّطَاليَة الإماليَة ومزخرفة بخطوط إسلامية مُتقنة. إن التلاؤم بين الخطوط الرأسية والأفقية في تركيب الحروف، والتمايز في كتابة الحروف المتشابهة، والاهتمام بسطور الاستناد في الكتابة؛ من الأساسات التي اعتمد عليها الفنان في كتابة نقوش هذا المبنى. كما أن إضافة زخارف على شكل أوراق وأجنحة كتلك الزخارف الساسانية في الحروف الكوفية النائينية؛ جعلت نقوش هذا المبنى من أبرز النقوش الكوفية في مبانى القرون الإسلامية المبكرة (پرورش وزملاؤه، ١٣٩٤، ص ٧٥).



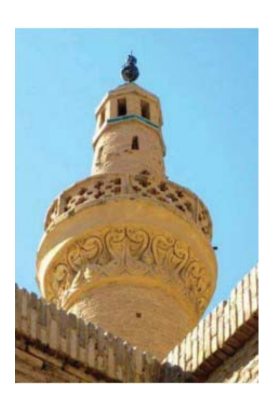
الصورة رقم ٢ المسجد الجامع في نائين

٢٧ التاليخ والجَضَاليَّةِ الإسْلامِيَّةِ مُرْمَقُّهُ مِجَالِمِيَّةِ

التحليل التاريخي لنظام العمارة وتخطيط المدن في الدولة البويهية



الصورة رقم ٣: الزخارف النباتية في القنطرة الكبيرة لمحراب مسجد نائين (المصدر: خوانساري ونقي زاده، ١٣٩٣، ص ٤٤)



٢٨ التالج والجضالة والإسالاتية مُرَقِقَةُ مُجَالِحَرِةً

الصورة رقم ٤: مئذنة مسجد نائين، وجود مصفوفات نباتية، المصدر: (خوانساري ونقي زاده، ١٣٩٣، ص٥١)

مسجد گز الجامع من آثار العصر البويهي، ويرجع تاريخه إلى مابين القرن الثالث والرابع الهجري، أو على الأقل القرن الرابع الهجري، حيث كانت أصفهان تحت حكم البويهيين تتمتع باستقرار سياسي واجتماعي مميز. وكانت المساجد ذات الأعمدة تعتبر النمط السائد لبناء المساجد في إيران في هذه الفترة (القرنين الثالث والرابع الهجريين). وتُعد المساجد الجامعة في أصفهان واردستان ونائين أمثلة معيارية على الطراز ذي الأعمدة في منطقة أصفهان إبّان تلك الفترة، كما أنّ الأعمدة الباقية المتناثرة في أطراف البناء تحكي أن المسجد الأول كان من المساجد ذات الأعمدة (أحدي، ١٣٩٢، ص ٤٥).



الصورة رقم ٥: المسجد الجامع في مدينة كز

مسجد ني ريز الجامع أيضاً من المباني الباقية من عصر البويهيين، فقد تم بناء الأروقة المتبقية لمسجد ني ريز الجامع الكبير على الطراز المعماري للعصر التلخ والبخضائة السلائة الساساني. وبحسب كتابات المقدسي الذي ألف كتابه سنة ٣٧٥هـ، فقد بني هذا المسجد الكبير بجوار السوق: « ونيريز الجامع الكبير إلى جانب السوق » (المقدسي، ۱۹۹۱م، ص ٤٢٩).

> مسجد ني ريز الجامع هو أقدم مسجد ذي إيوان واحد في إيران، والذي تم بناؤه تحت التأثير المباشر للأسلوب الساساني. العنصر البارز لهذا المسجد هو إيوان عميق (عمقه ١٨ مترًا وعرضه ٥٠٧ مترًا) يمتد حتى الجدار الخلفي حيث يقع المحراب. ويوجد مقابل هذا الإيوان صحن مستطيل أضيفت إليه الأروقة والإيوان الشمالي في فترات لاحقة. كما يوجد في الزاوية الشمالية من هذا المبنى مئذنة ربما تكون مرتبطة بنفس البناء الأصلي، والتي تتميز ببعض البساطة والقوة...» (محمدي، ١٣٩١، صص ١٢٩-١٣٢). مئذنة المسجد الجامع في نيريز مزينة بالمواد المستخدمة في البناء (أي الطوب) وهذا من خصائص الطراز المعماري البويهي (فروزش وزملاؤه، ١٣٩٩، ص ٦٨).



الصورة رقم ٦: المسجد الجامع في نيريز

التابخ والخضائة الإسلاميّة مُرَفِيَّةُ مُجَالِيِّرَةً



الصورة رقم ٧: محراب المسجد الجامع في نيريز (المصدر: تقوي نژاد، موذني، ١٣٩٥، ص ٨٠)

١-٧. بوابة السيد العلوي حمزة

في دهدشت؛ وعلى بعد ٦٠ كيلومتراً من بهبهان، يخطف الأنظار هذا العمل

الخشبي الفريد باعتباره أثراً ثميناً من آثار الفن الشيعي البويهي. وتظهر النقوش المحفورة على الباب المذكور في أربعة إطارات مستطيلة، مما يدل على أن الباب قد بني بين عامي ٤٤٠ و ٤٤٨ هجرية بأمر من آخر ولاة آل بويه في مقاطعة فارس الإيرانية. وهو مصنوع من درفتين مزخرفتين بالورود، مزينتين بالكتابات الكوفية المطعمة بخط النسخ. وتنقسم كل درفة إلى ثلاثة أجزاء ذات أطر مربعة ومستطيلة، وداخل المستطيل توجد أشكال دائرية ولوزية، كما توجد نقوش بالخط الكوفي وخط النسخ داخل الإطارات وعلى هوامشها (خزايي وزملاؤه، ١٣٩٩، ص ١٠٠).

٣١ القابخ والبخطائة الإسلامية مُروية مُجَافِرة

؟ إلى التحليل التاريخي لنظام العمارة وتخطيط المدن في الدولة البويهيا



الصورة رقم ٨: الباب الخشبي للسيد العلوى حمزة





٣٢ النّالجُ والجَضَالةُ وَالإسْلامِيّةُ مُوعَةُ مُجَالِمِيْةِ

الصورة رقم ٩: نقش الأسماء الإلهية وأسماء آل العبا الخمسة بالخط الكوفي (على باب السيد العلوي حمزة) (عزايي وزملاؤه، ١٣٩٩، ص ١٢١)



الصورة رقم 1: نقش تاريخي يحتوي على اسم الزبون بالخط الكوفي (على باب السيد العلوي) (خزايي وزملاؤه، ١٣٩٩، ص ١٢١)

من المحتمل أن ترتيب نص هذا النقش في أربعة مربعات قد تم تغييره أثناء الترميم بسبب قراءة المرمّم غير الصحيحة، والترتيب الصحيح للنقش يجب أن يكون على الشكل التالي: أمر بعمارة/هذا المقام الشريف/ملك المعالي محب آل طه/ويس عن الدنيا و/الدين أدام الله/عمره كهف الأنام/ملاذ الغربا والأ/تقيا الأمير ملك فولاد/ظل العلم [ناصر] الإسلام والمسلمين.

وبقراءة كل النقوش التي لم يقرأها أحد حتى الآن يتبين أن بناء مرقد السيد العلوي حمزة والباب أعلاه أمر به ملك فولاد أو أبو منصور فولادستون (أبو منصور بن عماد دين الله بن سلطان الدولة بن بهاء الدولة بن عضد الدولة بن ركن الدولة بن بويه) (مستوفي، ١٣٦٤، ص ١٢٢).

44

النّاج والحَضائة الإسلاميّة مُرَوَيَّةُ مُجَالِيرِةً

## النتيجة

نشأت طبيعة العمارة البويهية من هوية وأعمال العمارة الساسانية في إيران والأعمال المتبقية من تلك الفترة، إلا أنها تأثرت بعاملين مؤثّرين هما الفن الناشئ من الثقافة الإسلامية والتأثيرات الثقافية التي نتجت عن الحركة العلمية، والسبب في ذلك يعود إلى تضافر المعرفة والارتباط الواسع بين العالم الإسلامي مع غيره من الممالك وانتشار الأفكار الإسلامية في شكل الفن.

بدأت العمارة في عهد الأمراء البويهيين الأوائل نتشكّل متأثّرة بأساليب القرون الماضية، ثمّ سرعان ما أظهرت نفسها بشكل جديد من خلال استكمال الأساليب القديمة وتصحيحها، وبقي تأثيرها حتى القرون اللاحقة. لقد كان تخطيط المدن استمراراً للأساليب والأنماط السابقة وحقق نمواً وتطوراً وفقاً للظروف السياسية للمدن.

كانت التصميمات المعمارية - وخاصة الدينية منها - سيما المساجد والمدارس؛ مركز اهتمام معظم المصادر والنصوص في هذه الفترة، كما أنّ إمكانية تحديث خصائص هوية العمارة في تلك الأماكن كانت أكثر من غيرها،

وفي تلك الفترة تأثرت تصميمات المدن بثقافة وتقاليد تخطيط المدن والبلدات الإيرانية، باستثناء أن العناصر الإسلامية البارزة في المدن تمت إضافتها أيضًا إلى مركز المدينة من قبل مسؤوليها، كالمساجد الجامعة في كل مدينة، ومن خلال هذه الأشياء تعمقت هوية المدينة أكثر فأكثر.

٣٤ التاليخ والجَضائة الإسلاميّة مُوَةُ مُجَالِمَةٍ فِي

م السنة الثالثة، العدد الأوَّل، الرقم المسلسل للعدد ٥، شتاء و ربيع ١٤٤٥ه/٢٣٠٣م

# فهرس المصادر

- ١. ابن فندوق، علي بن زيد. (١٣٦١). تاريخ بيهق (المحقق:أحمد بهمن يار، الطبعة الثالثة)، [د. م]، مكبتة فروغي.
- ۲. أحمدي، عباسعلي. (۱۳۹۲). مطالعه تطبيقي-تحليلي مسجد جامع گز به استناد نويافته هاي مرمتي، مجلة هنرهاي زيبا معماري وشهرسازي، ۱۸ (۴)، صص به ۳۷ ۳۷.
- ۳. أكرمي، غلامرضا. (۱۳۸۲). تعريف معماري، گام اول آموزش (چالشها ونتاقضات). مجلة هنرهاي زيبا، ۱۱ (۱۲)، صص ۳۳-٤٨.
- إيمانپور، محمد تقي، يحيايي، علي، جهان، زهرا، (١٣٩١). بازتاب هنر وانديشه ساسانيان در هنر عهد آل بويه: هنر معماري وفلزكاري، في المجلة الفصلية العلمية- البحثية تاريخ نامة ايران بعد از اسلام، ٣(٥)، صص ٢١-٥٣.
- ه. إيماني فر (رويگر)، محمد، (۱۳۸۹). تاريخ تحولات سياسي، اجتماعي، اقتصادي وفرهنگي در دورهي آل بويه. طهران: [د. ن].
- ٢. تقوي نژاد، بهاره؛ مؤذني، مريم. (١٣٩٥). پژوهشي بر آرايه هاي گياهي وهندسي
  محراب کچ بري مسجد جامع نيريز، في المجلة الفصلية نگارينه هنر اسلامي،
  ٣ (١١)، صص ٧٦-٨٨.
- ٧. پرورش، مرضيه؛ فرهمند بروجني، حميد ولاري، مريم. (١٣٩٤). بررسي
  كتيبه هاي كوفي مسجد جامع نايين، في المجلة الفصلية هنر اسلامي، ١١ (٢٣)،
  صص ٥٧-٨٠.
- ۸. جواهري، پرهام؛ جواهري، محسن. (۱۳۷۸). چاره آب در تاريخ فارس،
  [د.ت]، نشر گنجينه ملي آب ايران.

- ٩. حبيبي، سيد محسن، (١٣٨٤). از شار تا شهر تحليلي از مفهوم شهر وسيماي
  كالبدى آن تفكر وتاثر. طهران: منشورات جامعة طهران.
- ۱۰. خادمزاده، محمد حسن؛ أميني، محمد. (۱٤۰۰). حيات جمعي وشهر شيراز در عصر آل بويه. مجلة باغ نظر، ۱۸ (۱۰۵)، صص ۶۹-۲۰.
- 11. خزایی، محمد؛ تندرو، مهسا؛ ابوتراب احمدپناه. (۱۳۹۹). پیشینه وشاخصههای بصری تزیینات در چوبی امامزاده حمزه دهدشت آل بویه محفوظی در موزه ملی ایران. فی المجلة الفصلیة هنر اسلامی، ۱۷ (٤٠)، صص ۱۲۵-۱۲۵.
- ۱۲. خوانساري، شيدا؛ نقي زاده، محمد؛ (۱۳۹۳). بررسي تطبيقي آرايهها در مسجد جامع ورامين ونايين. في المجلة الفصلية نگره، ۹ (۲۹)، صص ۶۵-۲۱.
- ۱۳.دهخدا، علي أكبر. (۱۳۸۱). لغتنامه (المحقق: محمد معين وسيد جعفر شهيدي). طهران: طباعة سيروس.
- الطبعة السابعة). طهران: أمير كبير.
- ١٥. سلطان زاده، حسين. (١٣٧٦). مقدمهاي بر تاريخ شهر وشهر نشيني در ايران. طهران: أمير كبير.
- 17. صفا، ذبیح الله. (۱۳۸٤). تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی تا اواسط قرن پنجم. طهران: منشورات مجید.
- ۱۷. فروزش، سینا؛ میر فتاح، السید علی أصغر؛ شعبانی صمغ آبادی، رضا؛ أمینی أرمکی، غلام حسین. (۱۳۹۹). عناصر پایدار معماری در بناهای دوره آل بو یه با تأکید بر زیبایی شناسی نقوش. مجلة مطالعه اسلامی هنر، ۱۷ (۳۹)، صص ۷۵-۷۰.
- 1. عليان، علمدار؛ سرفراز شهره جوادي، علي أكبر. (١٣٩١). نقوش سردر جورجير وتأثيرپذيري آن از هنر ساساني. في المجلة الفصلية باغ نظر، ٩ (٢٢)، صص ٣-١٠.

التالج والخضائة الإسلامية

- ۱۹. كاهن، كلود؛ كبير، مفيز الله. (۱۳۸٤). بويهيان (المترجم: يعوق آژند). طهران: مولي.
- ۰۲. کراچکوفسکی، ایگناتی یولیانوویچ. (۱۳۷۹). تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلامی (المترجم: عنایت الله رضا). طهران: شرکت مؤسسة «علمی وفرهنگی» للطباعة والنشر.
- ۲۱. كرمر، جوئل. (۱۳۷۵). إاحياي فرهنگي در عهد آل بويه إنسان گرايي در عصر رنسانس إسلامي (المترجم: محمد سعيد حنايي كاشاني). طهران: دار «نشر دانشگاهي» للطباعة والنشر.
- ۲۲. کیاني، محمد یوسف، (۱۳۷۹). تاریخ هنر ومعماري إیران در دوره إسلامي. طهران: منشورات سمت.
- 77. عبد اللهي فرد، أبو الفضل؛ نامور مطلق، بهمن؛ خزايي، محمد، نامور مطلق، بهمن وشمس، إلهام. (١٤٠١). بررسي رابطه ي بيش متني نقش عقاب دو سر در دوران آل بويه وساساني. في المجلة الفصلية نگارينه هنر إسلامي، تمّ قبول نشرها على الإنترنت في تاريخ ٢٠٢٢\٠٧\م.
- ۲۶. محمدي، مريم. (۱۳۹۱). معماري مساجد إيران در سدههاي نخستين إسلامي. طهران: أمير كبير.
- ٢٥. مستوفي، حمد الله. (١٣٦٤ش). تاريخ گزيده (المحقق: عبد الحسين نوايي، الطبعة الثالثة). طهران: أميركبير.
- 77. المقدسي، أبو عبد الله. (١٩٩١). أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم (أبو عبد الله محمد بن أحمد المقدسي، الطبعة الثالثة). القاهرة: مكتبة مدبولي.
  - ۲۷. معین، محمد. (۱۳۷۱). فرهنگ فارسي. طهران: منشورات أمیر کبیر.
- ۲۸. نعمیا، غلامرضا. (۱۳۹٤). سیر تحول معماري إیران دوره إسلامي: از آغاز إسلام تا دوره تیموري. طهران: منشورات سروش دانش.

النابخ والحضائرة السلامية

النايخ والخضائة السلامتة

- ۲۹. نیستانی، جواد؛ قاسمی قاسموند، حمید ومظفری، مبینا. (۱۳۹۹). سیری در تزئینات معماری آل بویه أصفهان وتأثیرپذیری آن از گچبریهای دوره ساسانی. مجلة پژوهش ومطالعات علوم إسلامی، ۲ (۱۲)، صص ۲۳-۳۸.
- 30. Elhami, D. (1379). "Cultural flourishing in the era of the alphabet". Journal of *Philosophy and Theology Lessons from the School of Islam*. (10), pp. 21-32.
- 31. Kahan, C. (1383). "Al boyee", translated by Ali Bahrani poor". *The Growth of History Education*. 15, pp. 30-37.
- 32. Momeni, S., Mirzabeigi, M. (2022). 'The Place of Mortgage and Security in Intellectual Property Rights in Iran', International Journal of *Advanced Studies in Humanities and Social Science*, 11(2), pp. 142-148. doi: 10.22034/ijashss.2022.2.8
- 33. Montasheri, M., & Habib Shahbazi, Sh. (2016). "Study of the development of brickwork in the architecture of Iranian mosques and why not develop tile art in post-Islamic to patriarchal architecture". Jundishapur Quarterly of Ahvaz University, 6, pp. 80-93.
- 34. Rahimi Ariaei, A., & Valibig, N. (1398). "Typical typology of Mehri banding ornaments in mosques attributed to the Al buyeh period to the Ilkhans in Isfahan province". *Nagareh Quarterly*, 49, pp. 55 -69.