

### An Analysis of Historical Reports in the Book *Fitnat al-Sahaba\**

#### Hayat Moradi<sup>1</sup>



Received: 2024/06/20 • Revised: 2025/02/15 • Accepted: 2025/02/15 • Published online: 2025/03/04

## Abstract

The death of the third caliph is considered one of the most significant challenges of early Islam, and some contemporaries at the time viewed it as a cause of division and discord among Muslims. This issue has remained a major point of contention in the works of early historians and modern writers, such as the book Al-Fitna bayna al-Sahaba: Oira'a Jadida li-Istikhrāj al-Hagg min Bayn al-Rukām al-Bātil by the Egyptian author Muhammad Hassan. The author of this book examines the roots and causes of the conflict among the Companions and, based on historical sources, investigates the assassination of the third caliph. This study aims to analyze the historical sources and reports related to the assassination of the third caliph using a descriptive-analytical method. The central question of this article is: What objectives does the author pursue in writing this book, and what approach does he take in interpreting historical narratives? It seems that the author adopts a biased and selective perspective, lacking historical reasoning, relying heavily on Salafi historians and predominantly referencing Sunni historical, jurisprudential, and hadith sources, particularly those from the 7th century AH. Although some accounts lack direct source citations, the book frequently

©The author(s); Type of article: Research Article



<sup>1.</sup> Researcher in Islamic Studies in North Africa.

hayat1977m@yahoo.com

<sup>\*</sup> Moradi, H. (2024). An Analysis of Historical Reports in the Book Fitnat al-Sahaba Al-'Askariyyīn. *Journal of Al-Tarikh va Al-Hadarah al-Islamiyah; Ruyat al-Mu'asirah, 4*(8), pp. 110-132. https://doi.org/10.22081/ihc.2024.69379.1057

highlights the virtues of the Companions and the Followers, making it more of a work on the merits of the Companions influenced by Sunni jurisprudential, hadith, and exceptical texts.

#### Keywords

Uthman ibn Affan, Fitna, Abdullah ibn Saba.





# التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفتنة بين الصحابة»»\*



حياة مرادي <sup>(</sup> تاريخ الإستلام: ٢٠٢٤/٠٦/٢٠ • تاريخ التعديل: ٢٠٢٥/٠٢/١٥ • تاريخ القبول: ٢٠٢٥/٠٢/١٥ • تاريخ الإصدار: ٢٠٢٥/٠٣/٠٤



والحديثية لأهل السنة، وخاصة مؤرخي القرن السابع الهجري. وبالرغم من عدم وجود مصادر في وصف بعض الأحداث التاريخية، إلّا أنّ نص العمل غالباً ما يشير إلى فضائل الصحابة والتابعين، وهذا العمل في معظمه كتاب عن منقبة الصحابة من الكتب الفقهية والحديثية والتفسيرية لأهل السنة.

الكلمات المفتاحية

عثمان بن عفان، الفتنة، عبد الله بن سبأ.

التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة» ١ - ١ - المجتز التحقي من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة» وبحسب بعض المؤرخين، فإنّ اغتيال عثمان أدخل تاريخ الإسلام عصرًا جديدًا (غبان الصبحي، ١٤١٩ق، ج١، ص ٢٣٨). ويعتقدون أنّ مقتل الخليفة الثالث أصبح أساساً لنشوء أحداث جديدة مثل تشكيل الفرقة العثمانية ومعارضة الأمويين لخلافة الإمام علي الله وإثارة الرعب في المجتمع. ولذلك أولى معظم الباحثين اهتماماً خاصاً بهذه القضية، ومنهم الشيخ محمد حسان أحد أساتذة الجامعة السعودية الذي ألّف كتاباً في هذه المسألة. هو أحد علماء مصر، ولد بمنطقة

الدكرنس بمحافظة الدقهلية شمال القاهرة. دافع عن عنوان أطروحته للدكتوراه (منهج النبي في دعوة الآخر) من الجامعة الأمريكية في لندن. مع أنَّ عبد الله نجار يرى أنَّ الدكتوراه في الحديث من جامعة الأزهر. حفظ القرآن وهو في الثامنة من عمره، ثمَّ أتقن وهو صغير كتاب الفقه الشافعي لأبي شجاع، وأصبح خطيب الجمعة في شبابه. وعمل لفترة من الزمن أستاذاً في جامعة محمد بن سعود في المملكة العربية السعودية في مجال الشريعة وأصول الدين، للشيخ محمد حسان اثنا عشر كتاباً في الحديث والتاريخ الإسلامي. من مؤلفاته المهمة: الفتنة بين الصحابة قراءة جديدة لاستخراج الحق من بين ركام الباطل». ورغم أنَّ المؤلَّف حاصل على تعليم عال، إلَّا أنَّه يرتكب في هذا العمل أخطاء عديدة في الرجوع إلى المصادر التاريخية، سواء كان ذلك عن غير قصد أو عن قصد. والغرض من تأليف الكتاب هو الإشارة إلى الأشخاص الذين يسبُّون أصحاب رسول الله ﷺ ويعتبر ذلك مخالفًا لما قاله النبيﷺ. يحتوي كتابه على ثلاثمائة وتسع وأربعين صفحة، يتناول الكتاب في الصفحات المئة الأولى فضائلَ الصحابة، وخصَّ بالذكر فضائلَ الشيخين أبي بكر وعمر، وفضيلةَ عثمان، والتأصيل الاصطلاحيّ لمفهوم «الفتنة» وفضائل عمر بن الخطاب، ومقتله، وفضيلة حذيفة بن اليمان. أمَّا المائة صفحة الثانية فتتناول كيفيَّة خلافة عثمان بن عفان، ومقتله، وفتنة عبد الله بن

١١٤ الثابيخوالحضائقة الإسلامية مروية مجافيرة سبأ، والبيعة للإمام عليّ بن أبي طالب اللهِ. أما الصفحات المئة الأخيرة فخُصِّصت لموضوع معركة صفين وقصة التحكيم وفضائل عمرو بن العاص ومعاوية واستشهاد الإمام علي اللهِ وتنازُل الإمام الحسن الله عن الخلافة لمعاوية وفضائل الإمام الحسن الله. لا تحتوي بنية الكتاب على فصول أو أقسام خاصة، ويتمّ ترتيبها حسب الموضوع، كما يعرض روايات من كتاب الطبري بأسلوب انتقائي وذوق، لكنه كثيرًا ما يشير إلى مؤرخي أهل السنة في القرن الثامن الهجري، مثل ابن كثير والذهبي.وفيما يلي سيتم عرض روايات الكتاب ومصادره:

**١. التحقق من صحة المصادر** ١١٥ النابخ والجَضالرة السلاميّة ومن أهمَّ نقاط الضعف في الكتاب الارتباك في محتوياته وعناوينه. في بداية التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة الحديث تحت عنوان فضائل الصحابة يبدأ بمصطلح الفتنة، وبعد ذلك يصف فضائل عثمان والفتنة عليه، لكنه يعود مرة أخرى إلى موضوع نوعية خلافة عثمان. ثمّ يشرح مسألة التأريخ في العالم الإسلامي، ويذكر في تكملة الحديث مرة أخرى نوعية انتخاب عثمان للخلافة. وبعد ذلك يعود مرة أخرى إلى موضوع مقتل عثمان وقصة عبد الله بن سبأ. وفيما يلي ذكر نوعية خلافة الامام علي للعلا ومعركتي الجمل وصفين، والجزء الأخير من كتاب صلح الإمام الحسن ﷺ عنوانه إجماع الإمام الحسن ﷺ ومعاوية، وهو غالباً وصف لفضائل الإمام الحسن ﷺ دون الإشارة إلى الأحداث التاريخية في عصره. يبدو أنَّ الكتاب، بدلًا من دراسة حادثة تاريخية، ينحو غالبًا نحو وصف فضائل الصحابة والتابعين وكتابة المناقب، وهو بعيدُ عَن دراسة الحقائق التاريخية وتفسيرها، وكثيرًا ما يعتمد المؤلِّف على كتب الحديث والتفاسير. نقطة ضعف أخرى هي عدم وجود المستندات الصحيحة في التقارير التاريخية، وفي بعض الأحيان يصف الأحداث في فقرة واحدة أو أكثر، ولكن لا يوجد مستند أو مرجع. مثل تاريخ جرح الخليفة الثاني وأحداث مجلس شورى الستة، في ختام هذا البحث، يرى المؤلِّف، دون الخوض في التفاصيل ودون الإشارة إلى مصادر تاريخية، أنَّ الجميع قد بايعوا عثمان عن رضاهم. (حسان،٢٠٠٧م، ص١٠٢).

۲. التحقق من صحة التقارير التاريخية عن مقتل عثمان يشير المؤلف في البداية إلى فضائل الصحابة من خلال ذكر الروايات، ونظم هذا الباب على أساس الآيات والأحاديث، مثل الإشارة إلى الآية ١٠٠ من سورة والأنْصَارِ» والسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ» والآية ١٧ «لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّتِي وَالْلُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ» والآيات ١ إلى ١٤ من سورة الواقعة أو الآيتين ١٨ و٢٩ من سورة الفتح والآيتين ٨ و٩ من سورة الواقعة أو الآيتين ١٨ و٢٩ من سورة الفتح والآيتين ٨ و٩ من سورة الحشر ويؤكد على علو شأن وسموّ مكانة الأولين، أي المهاجرين والأنصار والتابعين، ووعدهم بالجنة، فويل لمن يسبّ الصحابة (حسان، ٢٠٠٧م، صص ١٥-١٨). وبعد هذه المقدمة تناول الموضوع الرئيس المحابة (حسان، ٢٠٠٧م، صص ١٥-١٨). وبعد هذه المقدمة تناول الموضوع الرئيس المحابة (حسان، ٢٠٠٧م، صص ١٥-١٨). وبعد هذه المقدمة تناول الموضوع الرئيس عبن المحابة (حسان، ٢٠٠٧م، صص ١٥-١٨). وبعد هذه المقدمة تناول الموضوع الرئيس عليمان الحبارا وابتلاء، (ابن منظور، ١٤٤اق، ج١٠ ص ١٧٨). ويرى أنّ الخلافات المذهبية بين المسلمين مدمّرة وتسبّب الحرب، ويذكر أيضًا أنّ النبي عليه قال إنّ من علامات يوم القيامة ظهور الفتنة، حيث يختلط الحق والباطل معًا. وهذا النوع من الفتن يضعف الإيمان، حتى يصبح الإنسان مؤمناً ويصبح كافراً في اليل من الفتن يضعف الإيمان، حتى يصبح الإنسان مؤمناً ويصبح كافراً في اليل من الفتن يضعف الإيمان، حتى يصبح الإنسان مؤمناً ويصبح كافراً في اليل

وفي البخاري، وبالإشارة إلى الأحاديث النبوية، يذكر أنّ أعظم فتنة بالمشرق، ويذكر أنّه روي عن ابن مسعود عن رسول الله على قال: «مِنْ ها هُنا جاءَتِ الفِتَنُ نَحْوَ المَشْرِقِ» (البخاري، ١٤١٤ق، ج٩، ص٣٠٩٣، مسلم بن الحجاج، ١٣٣٤ق، ج٤، ص٢٩٠٥). وفي تصنيف فتن المشرق في العالم الإسلامي، ينظر إلى الخوارج والشيعة في العراق، والروافض، والباطنية، والقدرية. وتشير إلى فتن من أرض فارس مثل المجوس والزرادشتية والقاديانية والبهائية. وفيما يلي يعتبر أنّ أعظم ١١٦ النابيجوالجَضنائيّةالإسلاميّة مروية مُعْسَاتِيرة

لسنةالرابعة، العددالثاتية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 2321ه/24 له

فتنة في القرن السابع الهجري هي هجوم المغول ونهبهم وظهور الشيوعيين في الصين في العصر الحاضر (حسان، ٢٠٠٧م، صص ٥٥-٥٧). وفي موضوع الفتنة في أول الإسلام ورد بحديث عن رسول الله ﷺ أنَّ حذيفة بن اليمان كان عند عمر بن الخطابُ فقال لعمر إنَّ بينك وبين الفتنة باباً إذا كان انكسر أو فتح وقعت فتنة، أي حتى يبقى عمر بن الخطاب حيًّا فلا فتنة (البزاز، ٢٠٠٩م، ج٧، ص ٢٣٣؛ الطبراني، ٢٠٠٦م، ج٩، ص ٨٣٢؛ الأصبهاني، ١٩٩٨م، ج٢، ص ٤٥؛ ابن عساكر، ١٩٩٩م، ج٤، ص ٣٣٤؛ الهيثمي، بلا تاريخ، ج٩، ص ٧٢). ويستنتج من هذه الروايات أنَّه بعد وفاة عمر بن الخطاب بدأت الفتنة، ويذكر فضائل عثمان بن عفان في صفحات كثيرة، ويستشهد بأحاديث رسول الله ﷺ، وراويها حذيفة بن اليمان. وبحسب المؤلَّف الثليخ الثليخ والجَضائرة السلاميّة فإنَّ الخليفة الثالث قُتل على يد جماعة الفاسقين الذين دخلوا المدينة المنورة من الكوفة والبصرة ومصر. وكانت نهاية هذه الفتنة مقتلَ على الله والحسن الله والحسين الله وجماعة من الصحابة (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٩٩). ومن النقاط المهمة في هذا الباب عدم الرجوع إلى الكتب التاريخية القريبة من الفتنة، وإنَّما يرجع فقط إلى الكتب التاريخية للطبري وابن عساكر وابن كثير، وإلى الكتب الحديثية والفقهية (الصحيحين). ويذكر كذلك أنَّ عثمان قُتل على يد المتمردين بقيادة عبد الله بن سبأ، وادّعى ابن سبأ أنَّه يرفع دعوى قضائية، لكن هدفه الرئيس كان خلع عثمان. وحجة المؤلَّف أنَّ الخليفَة الثاني عندما تعرَّض لمحاولة اغتيال جاء بستة أشخاص فاختاروا جميعًا عثمان برضاهم. والذي روى مثال هذا الرضا العام على العصر النبوي يقول إنَّ رسول الله ﷺ فضَّل أسامة بن زيد على غيره من الصحابة كأبي بكر وعمر وعثمان وعلى على مع أنَّه كان صغيرًا وكان عمره عشرين سنة وكل الخلفاء الصالحين حتى على على كان حاضرًا في الجيش تحت قيادته، لكن الإمام على الله لم يكن معهم بأمر رسول الله عظيه، وفي هذا الباب ليس هناك إشارة إلى المصادر (حسان، ٢٠٠٧م، ص ١٠٠).

التحقق من صحّة التقارير الناريخية الواردة في كتاب «الفتنة بين الصحابة

ثمّ يرى المؤلّف أنّ الثوار زعموا أنّ الرسالة كتبها الخليفة وختمها إلى والي مصر

لقتل الثوار المصريين. فيعودون بهذه الكذبة، رغم أنَّ المؤلَّف يذكر في بداية الكتاب طريقة قتل الخليفة الثالث، ثمَّ في الصفحات التالية، دون الرجوع إلى المصادر، يذكر نوعية انتخابه للخلافة. وهو يرفض منذ بداية الحديث الإشكاليات التي أثيرت حول انتخاب عثمان، فهو يرى أنَّ الخليفة تمَّ اختياره بإجماع الأمة. ويرى أنَّ عثمان تمَّ اختياره لأنَّه كان يتميز بصفات مثلُ الزهد والفضيلة (حسان، ٢٠٠٧م، ص ١٣٦). لكن في كتاب الإمامة والسياسة تحت عنوان ذكر الشوري وبيعة عثمان بن عفان، إلَّا أنَّ قصة انتخابه تذكر بالتفصيل (ابن قتيبة، ١٤١٠ق، ج١، ص ٤٥). يقول ابن قتيبة: «عليك عهد الله وميثاقه لئن بايعتك لتقيمن لنا كتاب الله وسنة رسوله وسنة صاحبيك، وشرط عمر أن لا تجعل أحدًا من بني أمية على رقاب الناس، فقال عثمان: نعم» (ابن قتيبة، ١٤١٠ق، ج١، ص ٤٥). والمرجع الأساسى هنا هو عدم استخدام الأمويين في شؤون المسلمين. كما ورد في كتاب الأخبار الطوال كان العملاء مقربين من عثمان (الدينوري، ١٣٧٣ش، ص ٧٥). ورغم أنَّ المؤلَّف يرى أنَّ الثورة على عثمان لا أساس لها من الصحة، إلَّا أنَّ المصادر المتقدمة مثل الإمامة والسياسة تشير إلى احتجاج الناس على نوع حكم عثمان وولاته (ابن قتيبة، ١٤١٠ق، ج١، ص٤٦). وقد ورد هذا الموضوع بالتفصيل في (الطبري، ١٣٨٧ق، ج٤، صص ٣٨٦–٤٥٩؛ ابن سعد، ١٣٦٩ش، ج٣، ص ٢٨٣؛ المسعودي، ١٤٠٩ق، ج٢، ص ٣٧٤؛ ابن كثير، بلاتا، ج٧، ص ١٩٣) ونقلاً عن الطبري يرى المؤلَّف أنَّ عبد الله بن سبأ خرج، ولكن ما السبب؟ وكان شعار المتمردين «لكل نبيَّ وصيَّ وعلى وصي رسول الله» وبهذا الشعار كانوا يعتزمون إعطاء الحق لعلى ﷺ، وكانت هذه بداية الفتنة (الطبري، ١٣٨٧، ج٢، ص ٦٤٧؛ حسان، ٢٠٠٧م، ص١٢٠) ويرى المؤلف أنَّ للمتمردين هدفين: خلاص الإسلام ومعاقبة عثمان الظالم. إلَّا أنَّه لم يذكر أنَّ بعض أصحاب النبي كإنوا ضد سلوك عثمان وملكيته وأعربوا عن معارضتهم مرات عديدة. واستنادًا إلى مسند مسلم، يروي المؤلِّف تجمع عبد الله بن سبأ والمتمردين بحجة الحج ودخولهم المدينة المنورة، ودون الرجوع إلى

۱۱۸ التابيخوالجَضالترةالإسلامتية مرويةمجَنالويرة

لسنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 3331ه/34-٢

المصادر التاريخية، يذكر أنّ عثمان أبلغ بهذه الحادثة فأرسل إلى الناس رجلين من بني مخزوم لنشر الخبر بين الناس وأعلم أهل المدينة الخليفة في المسجد بضرورة قتل المُتمردين، فلم يَسفك عثمان دمًا، وقال: «لأغفر لهم وسَنكشف لهم الحق» (مسلم بن الحجاج، ١٣٣٤ق، ج٣، ص ١٨٥٢). ثمّ يعود المؤلّف إلى فضائل عثمان ويشير إلى الطبري وابن كثير والذهبي، ويشير إلى مسألة جمع القرآن على يد الخليفة الثالث، حيث جمع قرآن عصره كله في مصحف واحد. والسبب في ذلك أنّ الخليفة الثالث أدرك أنّ المسلمين في المناطق المفتوحة في أذربيجان وأرمينيا تفرقوا وانقسموا في كتاب الله، فجمع هذا المصحف بالتعاون مع زيد بن ثابت وغيرهما من الصحابة (الطبري، ١٣٨٥ق، ج٤، ص ١٤٠٠، ج٢، ص ١٢٢، ابن كثير،

الحَمْنَاتِيَّةُ السَّلَامِيَّةُ

التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «لفتنة بين الصحابة

وفيما يلي يرى أنّ طريق ثوار الكوفة والبصرة ومصر لم يكن هو نفسه، فكيف وجدوا بعضهم البعض؟ فأجاب أنّ هؤلاء الأشخاص قدموا مسرحية هزلية وزعموا أنّهم في طريق العودة رأوا رسول عثمان ذاهباً إلى مصر برسالة فقبضوا عليه، وفي رأيه أنّ هذه كانت كذبتهم الأولى، لأنّ والي مصر في ذلك الوقت كان عبد الله بن سعد بن أبي سرح، الذي قدم المدينة بإذن الخليفة. وعلى حد قوله فإنّ هؤلاء الناس كانوا على فئتين، الفئة الأولى أهل حيلة، وعلى حد قوله فإنّ هؤلاء الناس كانوا على فئتين، الفئة الأولى أهل حيلة، وعلى حد قوله فإنّ هؤلاء الناس كانوا على فئتين، الفئة الأولى أهل حيلة، أوالمجموعة الثانية أهل خداع. ويسأل مرة أخرى كيف تمّ تنسيق القافلة العراقية مع مصر، في هذا الوقت واجه الإمام علي ذلك وقال لأهل الكوفة والبصرة أنّ أغلب النص خال من المراجع، بحسب رأي ابن أثير وابن كثير، وكلاهما من مؤرخي السنة، إلا أنّ المتمردين عادوا إلى مصر والتقوا برسول عثمان في طريق العودة، رغم أنّ معظم المصادر ترى أنّ رسالة الأمر بقتل ثوار مصر كتبها مروان بن الحكم ليس عثمان. لكن المؤلّف لا يشير إلى هذا الموضوع ويحو المسألة التي لم تكن رسالة على الإطلاق (ابن الأثير، ٤٠٧ق، ج٣، ص ١٢٠، ابن كثير، ١٤١٧ق، ج٧، صص١٧٠-١٧١). على الرغم من أنَّ المؤلف لم يتعمَّق في تحليل أسباب التمرَّد ولا في أداء ونوعية خلافة عثمان بن عفان، فإنَّ جلَّ اهتمامه انصبَّ على وصف الثورة ومقتل الخليفة وقام منذ البداية بجمع مواد ذات وجهة نظر متعصبة وبعيدة عن التحليل التاريخي.

هناك اختلاف في الرأي حول شخصية عبد الله بن سبأ الحقيقية أو الأسطورية بين المؤرخين القدماء والباحثين السنة والشيعة المعاصرين. ومن أقدم المصادر السنية في فتنة عصر عثمان كتاب «تاريخ الرسل والملوك» للطبري وهو روايات عبدالله بن سبأ من سيف بن عمر. يذكر قصة تمرد عبد الله بن سبأ. ثمّ ورد لأول مرة في الرجال الكَشى ترجمة عبد الله بن سبأ على رواية ابن قولوية في المصادر الشيعية (الكثي، ١٤٠٩ق، ج١، ص ٨٤). وبقية المؤلَّفين المؤيدين للوجود التاريخي لعبد الله بن سبأ استخدموا رواية الكشي أو رواية سيف بن عمر. إلَّا أنَّ أكثر المؤرخين والمحدثين يعتبرون رواية سيف بن عمر وبعض روايات الكشي ضعيفة. لكن سيف بن عمر هو أول من ذكر اسم ابن سبأ في قصة الفتنة على الخليفة الثالث، وهو من سكان البصرة، وتوفي سنة ١٨٠ أو ٢٠٠ه، بحسب المصادر، وهو أحد مؤلفي العصر العباسي، لقد استخدم في كتبه الكثير من القصص والأساطير، لذلك لا يمكن الوثوق بكتابته بشكل كامل. لكن بعض علماء السنة يشككون أيضًا في الوجود التاريخي لابن سبأ، وبحسب رواية الذهبي، فإنَّ سيف بن عمر كان على علم بأخبار التاريخ؛ لكنه في الوقت نفسه خلق العديد من الأشخاص المجهولين(الذهبي، ١٣٨٢ق، ج٢، ص ٢٥٥). ويرى أبو نعيم الأصفهاني أنَّ سيف بن عمر اتهم بالزندقة (الأصبهاني، ١٤٠٥ق، ص ٩١). بينما استعان محمد حسن بأعمال هذين المؤلِّفين ووثق برواياتهما، لكن في المناقشة الرئيسة، ربط بين التمرد على الخليفة الثالث وبين فتنة ابن سبأ، وبطريقة مفصلة، يعزو السبب الرئيس للفتنة ضد الخليفة الثالث وإثارة الخلافات والانقسامات بين المسلمين في غزوة الجمل إلى ابن سبأ. ومع ذلك، وبحسب تقارير المصادر

١٢٠ التابيخ والخضائة الإسلامية مرونة مجما ليترة

اسنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 333/14/34 لم

الإسلامية، لم يكن هناك عامل واحد فقط يسبب في مقتل الخليفة، بل تسبب سلوك الخليفة الخاطئ في إدارة المجتمع الإسلامي في انتشار احتجاجات خاصة وعامة.

٣. التحقق من صحة أخبار خلافة الإمام على للطِّلا وفي هذا الباب الذي يحمل عنوان مبايعة على ﷺ، نقلاً عن ابن عربي يرى أنّ الله لن يجعل الناس في حرج لأنَّ الناس بعَد وفاة الخليفة يحتاجون إلى خليفة عادل عالم تقيُّ ولهذا السبب تم اختيار على ﷺ (ابن العربي، ١٩٩٢م، ص ١٤٧). وبدون أي وصف لنوعية اختيار الإمام علياﷺ، ينهي الكلام ويقول إنّ الالم الذليخ والجَضناءَة الإسلاميّة المهاجرين والأنصار سارعوا إلى المطالبة ببيعة على الله، لكنهم اعتقدوا أنَّه لن يقبلها إلَّا بعد دفن عثمان، وبعد ذلك جاء الصحابة وعلم على ﷺ أنَّ ذلك يجب عليه فقبل الخلافة (حسان، ٢٠٠٧م، ص ١٧٥). لكن في تاريخ الطبري ذكرت مسألة انتخاب الإمام علي للله بالتفصيل، وذكر أنَّ الإمام على للله عارض البيعة السرية لبعض الناس في بيته. وبعد حضور المهاجرين والأنصار -ومنهم طلحة والزبير-بعد وصف الأحاديث التي دارت بينهم، قبل الإمام الخلافة (الطبري، ١٣٨٧ق، ج٤، صص ٣٨٨–٤٥٠). وفي القسم التالي تحت عنوان وقعة الجمل يذكر منذ البداية أنَّ المجموعات الثلاثة تقدم معلُّومات حول تشكيل المعركة: الفئة الأولى متأثرة ببني العباس تريد القضاء على الأمويين، والفرقة الثانية من الغاليين الذين بالغوا في بعض الصحابة وخاصة الإمام عليﷺ واستخفوا بالصحابة وخاصة أبي بكر وعمر، والطائفة الثالثة هم أهل الحق، مثل الطبري وابن كثير وابن عساكر، ومن ميزتهم البارزة جمع الأخبار بالأدلة عن الوقايع(حسان،٢٠٠٧م، ص١٩٩). وفيما يلي يوضح قصة جمل من كتب الطبري وابن أثير وابن كثير أنَّ طلحة والزبير جاءًا إلى الإمام على الله ليعجلا معاقبة قتلة عثمان. لكن جواب على الله كان أنَّ عثمان لم يكن يريد سفك الدماء في المدينة لأنَّ الكثير من الَّناس حاصروا

التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفتنة بين الصحابة

منزله، وبعد أن قُتل عثمان، تولى الغافقي زمام السلطة ودخل المسجد بالقوة وأغلق الباب في وجه الإمام علي الله، فخالفوه. ولذلك لم يعتقلهم علي الله لمصلحة المجتمع، ولهذا السبب لم يقبل طلحة والزبير وبعض الصحابة مثل معاوية هذا الرأي وطالبوا بإراقة الدماء. فأتوا مكة لأنّ عائشة كانت هناك. وبحسب رأيه فإنّ طلحة والزبير لم يخرجا مخالفة لخلافة الإمام علي الله، بل كان من أجل دماء عثمان، لأنّ هدفهما الأساسي كان إصلاح الأمة، ممّا أدّى إلى الفرقة والفتنة (حسان، ٢٠٠٧م، صص ٢٠٠-٢٠١). ولكن لماذا يسمّى عثمان سلطان الله بينما أهل السنة يعتقدون أنّ الخليفة هو خليفة الرسول وليس خليفة الله؟ ثمّ ذكر أحاديث أهل الجمل في ظلم عثمان عن الطبري (الطبري، ١٣٨٣ق، ج٤، ص ٢٥٥). بينما ذكرت المصادر الأولية، مثل ابن قتيبة الدينوري، قصة جمل بالتفصيل، فعندما جاء

سعيد بن عاصي إلى عائشة وسألها إلى أين تذهب، قالت عائشة لأهل البصرة اطلب دم عثمان، فقال سعيد بن عاصي (ويشير إلى طلحة والزبير)، وهما من قتلة عثمان (ابن قتيبة، ١٤١٠ق، ج١، ص ٨٢). كما روى بعض المؤرخين أنّ الإمام علي للله حمل طلحة والزبير ومعاوية على قتل عثمان، لكنهم لم ينتقم (الإمام) منهم لمصالح المجتمع والأحوال السيئة (الطبري، ١٣٨٧ق، ج٤، ص ٢٤٢) الشريف الرضي، ١٤١٥ق، الخطبة ١٦٨، ص ٢٤٣).

ويزعم فيما يلي أنّ الإمام علي الله جاء منذ البداية للإصلاح وليس للقتال، لأنّه خرج من المدينة بألف جندي، وهذا العدد ليس للحرب. أولاً عندما كان قريباً من البصرة، أرسل القعقاع بن عمرو إلى أهل الجمل، فسألهم لماذا جئتم؟ قالوا للإصلاح. وقال كيف سيتم الإصلاح؟ وقالوا أن يعاقب قتلة عثمان (حسان، ٢٠٠٧م، ص٢١٨). فجاء إلى الإمام وقال إنّهم يريدون الإصلاح مثلك، فتصالحت الطائفتان (الطبري، ١٣٨كتق، ج٤، ص ٤٢٧). ثمّ يقول إنّ جماعة السبئية حسدت وقامت الفتنة، وتسببوا في مقتل عثمان وإقامة معركة الجمل. ويزعم المؤلّف نقلاً عن الطبري وابن كثير أنّ عبد الله بن سبأ تآمر وقسم الجيش إلى التابيخوالخضائة الإسلامية مُونَةُ مُعَالِمَة

استة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف ٢٤٤/ه/٤٢٢ له

فريقين، بعضهم في جيش الإمام وبعضهم في جيش الجمل، وبدأوا الفتنة والنميمة (الطبرى، ١٣٨٧ق، ٣٣، ص ٣٩؛ ابن كثير، ١٤١٧ق، ج٧، ص ٤٢٠). ثمّ استنادا إلى علماء السنة مثل الطحاوي، والباقلاني، ابن العربي وابن حزم، من أجل تبرئة أصحاب جمل، يرى أنّه تم الصلح بين الفريقين، لكن أهل الفتنة تسببوا في معركة من قبل خلق الشكوك والإشاعات (الطحاوي، ١٩٩٥م، ص ٤٨٢؛ ابن العربي، ١٩٩٢م، ص ١٩٩٠؛ القاضي، ١٤٦٩ق، ص ٢٩٩؛ ابن حزم، ١٤٦١ق، ج٤، ص ١٥٠). وبينما هناك اختلاف بين المؤرخين في هوية قاتل عثمان، فقد روى البعض عن أبي سعيد ما الخدري أنّه اعتبر ٨٠٠ شخص مسؤولين عن قتل الخليفة (ابن شبه، ١٤١٠ق، ج٤، ص ١١٧) ورغم أنّ الراغبين في دماء عثمان شاركوا في معركة الجمل وصفين، إلّا أنّهم لم يحرِّدوا صراحة أي شخص على أنّه قاتل الخليفة.

٣-١. نقد التقارير التاريخية عن معركة صفين

وفي الجزء التالي من الكتاب تحت عنوان وقعة صفين يشير إلى أنّ الإمام علي الله لم يكن لديه من القوة ما يكفي لقتلة عثمان. ويقول إنّه كان على حق في معاقبة قتلة عثمان، لكن معاوية أخطأ ودعا إلى سفك الدماء؛ لأنّه كان كأهل الجمل يستعجل في عقوبتهم، ولهذا لم يبايع الإمام علي الله (حسان، ٢٠٠٧، ص ٢٣٥). ويمضي فيقول إنّه كان هناك اختلاف في قتلة عثمان، فمنهم من طالب بالقصاص الفوري، بينما آثر آخرون التريث والرفق مراعاةً للمصالح. وروي عن إمام الحرمين الجويني أنّ معاوية لم يكن ضد إمامة علي بل كان متعطشًا لدماء عثمان. ثمّ نقل عن ابن حزم (ابن حزم، ٢٤١٦ق، ج٤، ص ١٢٠) وابن كثير (ابن كثير، معاوية لعلي الله، ورأى أنّ معاوية لم يكن ضد إمامة علي بل كان متعطشًا لدماء معاوية لعلي الله، ورأى أنّ معاوية لم يكن ضد إمامة علي بل كان متعطشًا دماء ويفي عنوان عن ابن حزم (ابن حزم، ٢٤١٦ق، ج٤، ص ١٢٠) وابن كثير (ابن كثير، معاوية لعلي الله، ورأى أنّ معاوية لم يكن ضده للخلافة. وفيما يلي، دخل معاوية على الفور في مناقشة الدمج، ممّا يعني أنّ الجميع قبلوا التحكيم مع الرضا. ويأتي بعنوان وقعة التحكيم نقلًا عن ابن العربي العربي، ٢٩٩٢م، ص ١٧٥) يرى

مريخ التحقق من صحّة التفارير التاريخية الواردة في كتاب «الفتنة بين الصحابة التحقق من صحّة التفارير التاريخية الواردة في كتاب «الفتنة بين الصحابة أنّ هناك اختلافاً بين المؤرخين في التحكيم، وقد روى بعض المؤرخين أنّ بعضهم كان ضد التحكيم. لكن المؤرخين مثل خليفة بن خياط والدار قطني يعتقدون أنّه بعد أيام قليلة من المعركة، قام أهل الشام برفع المصحف على الرمح وقبله الجيش العراقي، وتمّ تعيين أبى موسى الأشعرى من قبل الإمام علي الله وعمرو بن العاص من قبل معاوية كحكين (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٢٥٩). ومع أنّه يفسر قصة التحكيم من تاريخ الطبري، إلّا أنّه يرى أنّ رواياته باطلة لأنّه يعتقد أنّ الطبري روى عن لوط بن يحيي ورواياته غير موثوقة (الطبري، ١٣٨٧ق، ج٤، ص ٤٥٩). ومن وجهة نظر ابن حزم يرى المؤلّف أنّ الإمام علي الله ومعاوية لم يكن بينهما وجهة نظر ابن حزم يرى المؤلّف أنّ الإمام علي الله ومعاوية لم يكن بينهما ولم يحدد المؤلّف أنه إذاب حزم، ١٤٦١ق، ج٤، ص ٢٠١٠. ويذكر فيما ولم يحدد المؤلّف أنه إذاب حزم، ١٤٦١ق، ج٤، ص ٢٠١٠. ويذكر فيما ولم يحدد المؤلّف أنه إذا كانت روايات الدمج باطلة فما هو الحق؟ هل عمرو مخادع وأبو موسى أحق؟ إذا لم يكن الأمر كذلك، فما هي القصة الرئيسة؟ القصة الرئيسة حول استنكار الإمام علي الله حم أبي موسى الأشعري مذكورة في المصادر (المنقري، ١٤٦٤، مر ٢٢).

٣-٢. نقد تقارير فتنة الخوارج

عنوان الجزء التالي من الكتاب فتنة الخوارج، حيث رفضوا قبول الإمام على الله قضية التحكيم بشعار «لا الحكم إلّا لله». فقال الإمام على الله ردّاً عليهم: كلمة حق أريد بها باطل. واعتبر الفتنة الأولى أعمّ لكن الفتنة الثانية أكثر خطورة لأنّهم تركوا جيش الإمام علي الله (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٢٥٣). يذكر المؤلّف أولاً أنّ رواية الطبري لقضية التحكيم، والتي، وفقًا لوجهة نظره، أشارت إلى أنّ أبي مخنف روى أنّ عمرو بن عاص، خدع أبا موسى الأشعري، ويصرّ على أنّ هذه الرواية هي كذبة (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٢٥٨). ثمّ يذكر قصة هذا الخروج من مسند الإمام أحمد بن حنبل (ابن حنبل، ١٤١٢ق، ج٣، ص ٢٥٨)، ومصنف ابن أبي ١٢٤ الذابيخوالجضالة الإسلامية مُونَدُمُجُ الْجَرَةِ

السنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 2321ه/24 هم

شيبة (ابن أبي شيبة، ١٤٢٩ق، ج١٢، ص ٤٣٨). وبحسب هذه المصادر فقد اقترح عمرو على معاوية أن يرسل إلى علي الله من يدعوه إلى كتاب الله. فجاء رجل من عند معاوية بكتاب الله فقال: بيننا وبينكم كتاب الله. وافق الإمام على الله، ولكن جاء جماعة (الخوارج) وقالوا اذهبوا وقاتلوا معهم، لكن سهل بن حنيف ذكرهم بيوم الحديبية. ولما حث عمر رسول اللهﷺ على القتال أبي رسول الله وقال أبو بكر لعمر إنَّه رسول الله ولن يضيعه الله أبدًا، ثمَّ نزلت سورة الفتح. ونقلاً عن البخاري، يرى المؤلَّف أنَّ الإمام على اللهِ قال: أيها الناس، إنَّ هذا الفتح، فلم يقبلوه واجتمعوا في حروراء (البخاري، ١٤١٤ق، ج١، ص ١٧٨٥). لكن في المصادر القديمة تشرح قضية التحكيم بالتفصيل، أنَّه قبل المعركة تمَّ تبادل رسائل كثيرة بين الإمام على الله ومعاوية. لكن معاوية أصرَّ على معارضته، حتى وقعت المعركة في الصَّفين، ثمَّ في منتصف الحرب، وقام جيش الشام برفع المصحف على الرمح بالحيلة، وطالب جيش الكوفة وأغلب الخوارج بالتحكيم. واختاروا في قضية التحكيم أبا موسى الأشعري على الإمام علي ﷺ بينما كان رأي الإمام على الليج، مالكُ الأشتر (اليعقوبي، بلا تاريخ، ج٢، ص ١٨٢؛ ابن قتيبة، ١٤١٠ق، ج١، ص ١٢١؛ المنقري، ١٤٠٤ق، ص ٢٣). لكن المؤلَّف لم يذكر شيئًا من هذه التقارير واكتفى بالإشارة إلى عدد قليل من المصادر التي يقبلها. بينما في الدراسة المنصفة للروايات التاريخية، يجب فحص جميع المصادر القريبة من الحادثة بعناية.

٤. نقد تقارير تنازل الحسن لل عن الخلافه

ويشير في الجزء الأخير من الكتاب إلى موضوع استشهاد الإمام علي الله، لكنه لا يشير إلى موضوع النهب في عهد خلافته، الذي كان فتنة كبيرة مصدرها حاكم الشام (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٣٠٢). والمهم في هذا الفصل هو نوعية اختيار الإمام الحسن الله للخلافة، مع أنَّ المؤلّف لم يشر إلى عدم بيعة معاوية أو فتنة معاوية وأهل الشام. ويقول: بعد أن دفنوا الإمام علي الله، بايع المسلمون كلهم الحسن

التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة» 1 1 م م م م ته التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة» 1 2 0 م م تع التقارير التاريخية الواردة في كتاب «الفننة بين الصحابة»

بن على الله، ثمَّ ذكر مناقب الإمام الحسن الله. كما يرى أنَّ معاوية لما سمع استشهاد الإمام على الله بكى كثيرًا، وأراد أن يراسل الإمام الحسن الله ويقيم الصلح، فأرسل شخَّصين هما عبد الرحمن سمرة وعبد الله بن عامر بن كريز، للحديث عن الصلح، وقبل الإمام الحسن ﷺ الصلح. وأشار إلى ابن كثير فيشرح قبول الإمام الحسنﷺ للصلح؛ إلَّا أنَّه لم يذكر أحداث وإعداد جيش سوريا والعراق لمعركة ما قبل الصلح والسبب الرئيس لقبول الإمام الحسن ﷺ معاهدة الصلح، كما أنَّه لم يشر إلى قواعد هذه المعاهدة (حسان، ٢٠٠٧م، ص ٣٣٥) ويقول أيضاً إنَّ معاوية طلب من الحسن بن على لللهِ أن يخطب بالكوفة، فقال الإمام الحسن ﷺ في الخطبة إنَّ معاوية أحق منى. ثمَّ في القسم الأخير في الكتاب يذكر واجبنا نحو الصحابة، وفي هذا الجزء، كما في الجزء الأول من الكتاب، يؤكَّد مرة أخرى على فضائل أصحاب النبيﷺ بالاعتماد على الآيات والأحاديث، ويرى أنَّ من سبَّهم فهو شخص ضال (حسان، ۲۰۰۷م، ص ۳٤٢). كذلك في عنوان منهج المسلم في الفتن، يبنِّ الأسلوب الصحيح في مواجهة فتن العصر في المجتمع الإسلامي. في البداية يتم التأكيد على ضرورة التمسك بكتاب الله والتوكل عليه، والخطوة الثانية هي تقوية الإيمان من خلال المشاركة في اللقاءات العلمية والرجوع إلى التقاليد وتجنب البدعة في الدين، والثالثة: التمسك بالكتاب والسنة. والرابعة: الثقة في وعد الله ورسوله وفهم السنة الربانية. ويؤكّد أنّه يجب أن نعرف التقليد الرباني لأنَّه لا تغيير ولا تبديل فيه.والخامسة: ويؤكَّد على عبادة المسلمين في زمن الفتنة، ممَّا يمنع انتشارها. والسادسة: ويؤكَّد على صلاة الجماعة والمشاركة المستمرة فيها أثناء الفُتنة. والسابعة: ذكر الله الذي هو أهم وسيلة ضد الفتنة. والثامنة: الاستعاذ بالله من الفتن، قبل الفتنة وبعدها. والتاسعة: الصحبة الطيبة الصالحة، ويرى أنَّ الشورى ومجالسة أهل الخير عائق قوي أمام ظهور الفتنة وانتشارها بين المسلمين. والعاشرة: الهروب والابتعاد عن أماكن الفتنة (حسان، ٢٠٠٧م، صص٣٥٠-٣٦٢). لكن في هذه الصفحات القليلة التي جمعها المؤلَّف على

١٢٦ الثابيخوالخطالتقالإسلامية مروية مجمالتية

اسنة الرايعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف ٢٠٤٤هـ/٢٤٢ لم

سبيل النصح والإرشاد، وهنا بعض الأسئلة الهامة، ماذا يقصد بالفتنة في هذا العصر؟ هل هي فتنة دينية؟ أم اقتصادية؟ أم سياسية؟ أم أنّها استعمارية؟ ولم يقدم المؤلّف أي تفسير حول أصل الفتنة وأسبابها. وفي الحالات العشر المذكورة، في عدّة حالات، يؤكّد على ذكر الله والتوكل عليه وعبادته، ويعتبر أنّ الطريقة العملية الوحيدة ضد الفتنة هي الهروب منها. فهل هذه هي الطريقة العلمية والمفيدة الوحيدة ضد الفتنة؟ فهل يقصد الكاتب أنّ الأعداء في المجتمع الإسلامي في عهد عثمان لم يكونوا يمتلكون عقيدة أو دينًا؟ وفي باب الحديث مع الصالحين لم يوضح المقصود بالصالحين، ولعل من وافق السنة في رأيه هو الصالح فقط.

١٢٧ التابيخوالجَضائرةالسلاميَة

التحقق من صحّة التقارير التاريخية الواردة في كتاب «لفتنة بين الصحابة

نتيجه البحث

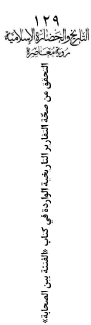
قدم المؤرخون الأوائل والعلماء المعاصرين وجهات نظر حول قضية قتل الخليفة الثالث بناءً على دوافعهم الدينية والسياسية، على سبيل المثال، محمد حسان، باحث سني ألّف كتاب الفتنة بين الصحابة، من أجل التعبير عن التقارير التاريخية الصحيحة ورفض التقارير الخاطئة حول كيفية قتل عثمان بن عفان، ولكن هناك بضع نقاط للتحقق من صحة مصادر وروايات نص الكتاب:أولًا، فص المؤلّف الموضوع في كتابه مع التحيز وبعيدًا عن وجهات نظر علمية. ثانيًا، معظم تقارير الكتاب، حول كيفية الحكومة ومقتل الخليفه الثالث، على المصادر السنية، وخاصة مؤرخو القرن الثامن والتاسع الهجرية، وغالبًا ما يؤكد مؤرخو قريبة من الحادث، مثل الإمامة والسياسة، في حين أنّ بعض المصادر السنية قريبة من الحادث، مثل الإمامة والسياسة، والأخبار الطوال ومروج الذهب، يشرحون بالتفصيل قصة الضوضاء ومقتل الخليفة. ثالثاً، يعبر المؤلّف عن بعض التقارير بطريقة قصيرة ومملة والبعض الآخر موجز للغاية. رابعًا، ليس للكثير من نص الكتاب مرجع علمي، وفي نهاية الكتاب لا يوفر قائمة المصادر. خامساً، في نص الكتاب مرجع علمي، وفي نهاية الكتاب لا يوفر قائمة المحادر. خامساً، في

وصف الأحداث التاريخية، تبالغ في بعض الأحيان في بعض الأشخاص المشبوهة والعلماء المعاصرين. نظرًا لَأَنَّ مسألة المتمردين ضد الخليفة الثالث، تبالغ قصة عبد الله بن سبأ، لأنَّه السبب الرئيس لانتشار الفوضى في عصر الخليفة الثالث ومقتله وكان هو العامل الرئيس في تكوين معركة الجمل في خلافة الإمام على الله. في الجزء الأول من الكتاب، في فضائل الصحابة، وخاصة الشيخين والخليفة الثالث، فإنَّه يقدَّم العديد من الآيات والاحاديث على عدَّة صفحات. يبدو أنَّ الجزء الأول هو في كثير من الأحيان منقبة الصحابة، وليس الحدث التاريخي. سادسًا؛ في كيفية خلافة الإمام على ﷺ قصيرة جدًا، ويعتقد المؤلِّف أنَّ الجميع كانوا يبايعونه؛ وهو انتقائي في وصف الأحداث التاريخية والفتن في عصره ويشير فقط إلى بعض المصادر.سابعًا؛ في مسألة صلح الإمام حسن للله، بالاعتماد على رواية خليفة بن خياط، يذكرها على أنَّها سنة الجماعة ولا يذكر الأحداث والروايات التاريخية أثناء خلافة الإمام حسن ﷺ ثمَّ في عنوان، منهج المسلم في الفتن، يصف الطريق الصحيح لمواجهة الفتن في العصر الحديث في المجتمع الإسلامي. في البداية يصرَّ على الاستيلاء على كتاب الله ويثق به. المرحلة الثانية هي تعزيز الإيمان من خلال المشاركة في التجمعات العلمية والتحول إلى التقاليد وتجنب البدعة في الدين.الثالثة، تمسك وعمل بالكتاب والسنة. الرابعة، الثقة في وعد الله ورسوله وفهم السنة الربانية؛ ويؤكد أنَّنا يجب أن نعرف التقليد الربانى لأنَّه لا يوجد تغيير فيه. الخامسة، يؤكد على عبادة المسلمين في وقت تكوين الفتنة، مما يمنعها من الانتشار. السادسة: يؤكّد على صلاة الجماعة واستمرار المشاركة فيها في وقت الفتنة. السابعة: ذكر الله الذي هو أهم وسيلة لموقع الفتنه. الثامنة، الاستعاذ بالله من الفتن، قبل الفتنة وبعدها، وأخيرًا، الصحبة الطيبة الصالحة، وتهرب والتجنب من الامكان الفتنة. ولكن في هذه الصفحات القليلة التي قام المؤلِّف بتحريرها كنصيحة، فإنَّه لم يذكر عدَّة نقاط. أولًا، ماذا يعني بالفتنة في العصر الحالي؟ هل هي فتنة دينية؟ أم اقتصادية؟ أو سياسية؟ أم أنها

۱۲۸ النابيجوالجُضالترةالإسلامتية مرويةمُجَنَافِيرة

السنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف ٢٠٢٤/ه/٢٤٢ ا

مستعمرة؟، ثانيًا، لا يقدم المؤلّف أي تفسير للجذور والأسباب لتشكّل الفتنة. في العديد من الحالات، يؤكّد على ذكر الله وثقته وعبادته. هل هذه هي الطريقة العلمية والمفيدة الوحيدة ضد الفتنة؟ وهل المؤلّف يعتقد أنّ الثوار والمعارضين لعثمان يفتقرون إلى الإيمان والعقيدة؟ وينصح أيضاً الصالحين لمنع الفتنة، ولكنه لا يحدد الشخص الصالح، فهل الصالح في نظره هو من يتبع أهل السنة؟



فهرس المصادر