

## The Role of Amir al-Mu'minin (A) in Elucidating the Theory of Divine Imamate\*

Asghar Montazer al-Qa'im<sup>1</sup>

Received: 2024/03/14 • Revised: 2024/07/25 • Accepted: 2024/07/25 • Published online: 2025/03/04

Alireza Babaei<sup>2</sup>

### 🛎 Abstract

Imam Ali (A) consistently clarified the position of Ahl al-Bayt in the leadership of the Muslim community through private and public gatherings, sermons, and letters. He emphasized the significance of the Hadith of Ghadir and its role, while also addressing the opposition of Quraysh to the Imamate of Ahl al-Bayt. This study employs a descriptive-analytical method, relying directly on *Nahj al-Balagha* and early Islamic sources. Imam Ali (A) articulated the theory of divine Imamate in the following ways: **1**. The Necessity of Imamate – From his perspective, Imamate is a continuation of the Prophet's mission. **2**. Clarification of the Status of Ahl al-Bayt (A) – Imamate rightfully belongs to Ahl al-Bayt. **3**. Expounding the Significance of the Hadith of Ghadir – Imam Ali (A) elucidated its importance among the people. **4**. Criticism of Quraysh – He reproached the Quraysh leaders for their allegiance to the caliphs.

#### Keywords

Imam Ali (A), Divine Imamate, Ahl al-Bayt (A), Hadith of Ghadir, Quraysh.

2. Ph.D. Student in Islamic History, University of Isfahan, Isfahan, Iran. babaei@ltr.ui.ac.ir

©The author(s); Type of article: Research Article



<sup>1.</sup> Professor, University of Isfahan, Isfahan, Iran (Corresponding Author). montazer@ltr.ui.ac.ir

<sup>\*</sup> Montazer al-Qa'im, A.; Babaei, A. (2024). The Significance of Rings in the Sirah of the Two Imams Al-'Askariyyīn. *Journal of Al-Tarikh va Al-Hadarah al-Islamiyah; Ruyat al-Mu'asirah, 4*(8), pp. 153-173. https://doi.org/10.22081/ihc.2024.....



دور أمير المؤمنين ﷺ في شرح نظرية الإمامة الإلهية\* أصغر منتظر القائم ២ 💿 عليرضا بابائي

تاريخ الإستلام: ٢٠٢٤/٠٧/٢٥ قاريخ التعديل: ٢٠٢٤/٠٧/٢٥ قاريخ القبول: ٢٠٢٤/٠٣/١٤ قاريخ الإصدار: ٢٠٢٥/٠٣/٠٤



الملخص 102 بيَّن الإمام علىﷺ في كل فرصة مناسبة في المجالس الخاصة والعامة وفي الخطب والرسائل، التابيخ والجضائزة الإسلامية رُوَيَةٍ مُجْ الْخِيرَةِ مكانة أهل البيتﷺ في إمامة الأمة، وشرح حديث الغدير ودور قريش في معارضة الإمامة السنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 331/4/34 لم الإلهية لأهل البيت. منهج البحث في هذا المقال هو وصفى تحليلي، وسنستخدم نهج البلاغة والمصادر الإسلامية القديمة مباشرةً لتوضيح ذلك. شرح الإمام علىﷺ نظرية الإمامة الإلهية بالطرق التالية:١- وجوب الإمامة: من وجهة نظر أمير المؤمنين عليه الإمامة استمرار رسالة النبي. ٢-تبيين مكانة أهل البيت الجُّث: الإمامة تعود إلى أهل البيت الجُّث ٣-تبيين مكانة حديث الغدير: كان الإمام على الله يبيُّن مكانة حديث الغدير بين الناس. ٤- معاتبته لقريش: الإمام على الله يشكو من قادة قريش لمرافقة الخلفاء. الكلمات المفتاحية الإمام على الله، الإمامة الإلهية، أهل البيت الله، حديث الغدير، قُريش. أستاذ في جامعة أصفهان (الكاتب المسئوول). montazer@ltr.ui.ac.ir ۲. طالب الدكتوراه في التاريخ الإسلامي في جامعة أصفهان. babaei@ltr.ui.ac.ir \* منتظر القائم، أصغر؛ بابائي، عليرضا. (٢٠٢٤). خصائص نموذج الحوكمة الرشيدة من منظور القرآن الكريم. التاريخ والحضارة الإسلامية؛ رؤية معاصرة، نصف سنوية علمية، ٤(٨)، صص ١٥٣-١٧٣. https://doi.org/10.22081/jgq.2024... المؤلفون \* نوع المقالة: مقالة بحثية \* الناشر: المعهد العالى للعلوم والثقافة الإسلامية

© 0 S

كان الإمام على على في كل فرصة مناسبة في المجالس الخاصة والعامة وفي الخطب والرسائل، يببِّن مكانة أهل البيت الميظ في إمامة الأمة، ويشرح حديث الغدير ودور قريش في معارضة الإمامة الإلهية لأهل البيت ﷺ. والمنهج الذي سنتَّبعه في بحثنا هذا هو المنهج الوصفى التحليلي، وسيتم استخدام نهج البلاغة والمصادر الإسلامية القديمة لشرحه.

# ۱. معنى الإمامة

الإمام بمعنى القَدَّام يقال: فلان إمام القوم؛ معناه هو المتقدم لهم ويكون الإمام 100 التابيج والجضائة الإسلامية رئيساً كقولك إمام المسلمين (ابن منظور، ١٤٠٥ق، ج١، ص ٢١٥) وقال الله تعالى: مروية مع الفيرة «يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَناسٍ بِإِمامِهِمْ» (الإسراء، ٧١) الإمامة: رئاسة عامة في أمور الدين والدنيا وكان الإمام خليفة رسول الله عليه في شؤون الدين والدنيا ولديه الرئاسة العامة (المفيد، ١٤١٤ق، ص ٢٨٠). الإمام هو الدماغ في جسم الإنسان، وكما تعتمد جميع أعضاء الجسم على دماغ الإنسان في وظائفها، فإنَّ الدماغ له مهمة تنظيم حواس وأعضاء جسم الإنسان. والإمام كالعقل للمجتمع الإنساني، وهو لحفظً الدين ومنع تحريفه، وتوجيه المجتمع وحل الخلافات بين الناس. وهو مسؤول عن قيادةً الأمة بهدف الكمال والوصول إلى هدف الخلق. ولم يتم العثور على بحث مستقل في هذا الصدد. نعم، خُصِّصت بعض المصادر لهذا الأمر، لكنها تحدثت باختصار عن هذه القضية ولم تتناول الحديث بكل جوانبه. الإمامة الالهية عند أمير المؤمنين لللهِ تأليف السيد أحمد حسيني، تطوّر دور أئمة الشيعة في إحياء نظرية الإمامة الإلهية لِـ«أصغر منتظر القائم»، خصائص الإمام في نهج البلاغة في الوثائق القرآنية، لِـ«زهراء تيموري وحسن صادقي»، إثبات إمامة أمير المؤمنين عليه في نهج البلاغة استناداً إلى وصف الخطبة ١١٩، لِـ«السيد محمد مهدي جعفري». وهذه الأبحاث التي سبق ذكرها لم نتناول الموضوع بكل جوانبه

دور أمير المؤمنين 🐝 في شرح نظرية الإمامة الإلهيا

ولا سيما مع رؤية شاملة في نهج البلاغة، بل تناوله كل باحث من زاوية معينة ووجهة نظر خاصة. بينما يسعى هذا المقال لتقديم رؤية شاملة حول هذه القضية بناء على كلام أمير المؤمنين عليه فيقدِّم منهجًا جديدًا لنهج البلاغة.

٢. فلسفة الإمامة

ومن الحالات التي يبدو أنها تستحق البحث في فلسفة الإمامة وحكمتها: ٢- حماية الدين ومسؤولية تفسير الدين وبيانه ٢- منع التحريف عن الدين
٣- القيادة والحكم على المسلمين وحل الخلافات بين الناس ٤-مؤسس العدل بين

٣- القيادة والحكم على المسلمين وحل الخلافات بين الناس ٤-مؤسس العدل بين
١ المسلمين ٥- ولاية الإنسان الكامل الذي هو حجة الله الموجودة في الأرض ولن
تخلو الأرض منها أبداً كما جاء في دعاء الندبة: أين باب الله الذي منه يؤتى، أين
وجه الله الذي إليه يتوجه الأولياء، أين السبب المتصل بين أهل الأرض
والسماء. وعن الإمام جعفر بن محمد الصادق عنه: أللهُمَّ عَرَّفْنى نَفْسَكَ، فَانَّكَ إنْ لَمْ تُعَرِّفْنى
مُنْ تُعَرِّفْنى نَفْسَكَ، لَمْ أعْرِف نَبِيَّكَ، اللهُمَّ عَرَّفْنى رَسُولَكَ، فَانَّكَ إنْ لَمْ تُعَرِّفْنى خُبَّكَ، مَاللَّهُ عَرَفْنى خُبَعَنَ مَعْ عَرْفْنى خُبَعَرْفَى خُبَعَكَ، فَانَكَ إنْ لَمْ تُعَرِّفْنى خُبَعَرَفْنى خُبَعَنْ مَعْ مَعْ فَانَكَ إنْ لَمْ تُعَرِّفْنَ عَرَفْنَ عَرَفْنَ عَرَفْنَ عَرَفْنَ عَرَفْنَ عَرَفْنَ إنْ المَام جعفر بن محمد الصادق عنه والسب المتصل بين أهل الأرض ما مُرَفْزَى إنْ مَرْ تُعَرِّفْنَ عَنْ عَمَوْنَ أَعْرَفْ نُبَعْزَفْنَ عَنْ اللهُمَ عَرْفْنَ فَانَكَ إنْ لَمْ تُعَرَفْنَ عَنْ اللهُمَ عَرْفْنَ إنْ أَسْ الذي إلى اللهُمَ عَرْفْنَ حُبَعْنَ مَعْرَفْنَ إِنْ المَام جعفر بن محمد الصادق الله الذي إنْ لَمْ أَعْرَفْ فَانَكَ إنْ لَمْ تُعَرَفْنَ فَانَكَ إنْ لَمْ أَعْرَفْ فَيْعَانَ فَاللَالَهُ عَرْفْنَ فَانَكَ إِنْ لَمْ أَعْرَفْ أَعْرَفْ فَيْبَعْنَانَ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْرَفْ فَاللَهُ مَاللَتُ عَنْ فَالَكَ إِنْ لَمْ أَعْرَفْ فَانَكَ إِنْ لَمْ أَعْرَفْ فَالَكَ إِنْ لَمْ أَعْمَ أَعْنَ فَاللَهُ مَا مَاللَتُ فَيْنَ فَيْنَ فَاللَهُ مَا عَرْفَقْنَ فَاللَهُ عَرْفُ فَائَعُ إِنْ عَنْ أَعْرَضْ فالله الله الله إلى اللهُ المام جعفر بن محمد الصادق الله الله الذي الله الذي إلى إلى الله الذي إلى الله الذي إلى إلى الله إلى إلى الله الذي إلى الله الذي إلى الله إلى الن الله الذي إلى الله ا

إنّ هذا الدعاء يتحدث عن أول واجبات العلاقة مع الإمام سيما الإمام الحجة الله المقدم على كل واجب منها الا وهو معرفة الإمام التي لا تكون إلا بتوفيق وتيسير من الله وبتوسط معرفة الله ورسوله. ولهذا قال رسول الله عنه: مَنْ ماتَ ولَمْ يعْرِفْ إمامَ زَمانه مَاتَ مِيتَةً جَاهلية (الصدوق، ١٣٨٠ش، ج٢، ص ٢٠١٠). ويقول الإمام الرضائي في الإمامة: «إنّ الإمامة هي منزلة الأنبياء، وإرث الأوصياء، إنّ الإمامة خلافة الله وخلافة الرسول عليه ومقام أمير المؤمنين الله ١٥٦ النابيخوالخضائة الإسلاميّة مرويَّةُ مُجَافِيرَة

لسنة الرايعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 3331ه/33.15

وميراث الحسن والحسين على إنَّ الإمامة زمام الدين، ونظام المسلمين، وصلاح الدنيا وعز المؤمنين، إنّ الإمامة أس الإسلام النامي، وفرعه السامي، بالإمام تمام الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد، وتوفير الفئ والصدقات، وإمضاء الحدود والأحكام، ومنع الثغور والأطراف. الإمام يحلّ حلال الله، ويحرم حرام الله، ويقيم حدود الله، ويذب عن دين الله، ويدعو إلى سبيل ربه بالحكمة، والموعظة الحسنة، والحجة البالغة». ويفهم من كلام الإمام الرضائي أنّ الإمامة أساس الدين وشؤونه تعتبر أساس حياة الدين وحياة أهل الدين. لقد تكلّم أميرالمؤمنين في مسألة الإمامة بعد رسول الله قي أبعاد مختلفة:

٢- أصل الإمامة
 ومن وجهة نظر الإمام علي الله فإنّ رسول الله لم يخرج من الدنيا حتى بيّن
 أصول الدين كلها. ومن القضايا المهمة للأمة الإسلامية هي قضية الإمامة.

ويقول الإمام الصادق ﷺ إنَّ أمير المؤمنين صلوات الله عليه، قال: الحمدلله الذي لم يُخرجني من الدنيا، حتى بَيَّنتُ للإمة جميع ما تحتاج إليه (الفيض الكاشاني، ١٤٠٦ق، ج١٦، ص١٠٦٣).

جمع اللآمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله الناس في رَحْبَة الكوفة بعداما تولّى الخلافة وناشدهم على أن يقوم كل من شهد وسمع رسول الله يله يوم الغدير، فشهد ١٢ شخصًا من البدريين أنّهم سمعوا هذا الحديث من رسول الله في غدير خم (الدينوري، بلا تاريخ، ص ٥٨، ابن المغازلي، ١٤٢١ق، ص ٧١، ابن الأثير، بلا تاريخ، ج٤، ص ٢٨؛ ابن عساكر الشافعي، ١٣٩٨ق، ج٢، ص ٨) وفي المسجد النبوي أيضًا استشهد بالصحابة على فضله ورواية الغدير. وشهد الصحابة أيضًا أنّهم سمعوا حديث الغدير عن رسول الله تلك (ابن حجر العسقلاني، بلا تاريخ، ج١، ص٤، رواية رقم حديث الغدير عن رسول الله تلك (ابن حجر العسقلاني، بلا تاريخ، ج١، ص٤، رواية رقم م دامر). ولهذا كان بعض أصحاب رسول الله تلك يستشهدون بحديث الغدير في

يتريم المؤمنين ﷺ في شرح نظرية الإمامة الإلهيا ميتريم المير المؤمنين ﷺ في شرح نظرية الإمامة الإلهيا ١٥٨ مناقشاتهم وحواراتهم مع من يخالفهم الرأي. من بين الأمور التي بيّنها عمار بن ياسر لإثبات أحقية عليﷺ في معركة صفين، هو استشهاده بحديث الغدير أمام الوفد الشامي (المنقري، ١٤١٠ق، ص٣٣٨).

٢-٢. تعيين الإمام في أسرة الأنبياء

١٥٨ النابيجوالجَضائرَةِ الإسلاميّة مرونة بُجَنافِيرَة

لسنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف ٢٠٢٤هـ/٢٢٢م

والإمام على الله في رسالة إلى معاوية يستشهد فيها بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية عن وراثة الأنبياء الإلهيين وعصمة الأنبياء واختيار ولايتهم في أهليهم من الله. ويعبر عن موقف شرعية إمامتهم الإلهية لمعاوية. في هذه الرسالة، والرسالة التي تليها: يقول الله:«أَطِيعُوا اَللهَ وأَطِيعُوا اَلرَّسُولَ وأُولِي اَلْأَمْرِ

مِنْكُمْ» (النساء، ٥٩) هي لنا أهل البيت الله وليست لكم ثمّ نهى عن المنازعة والفرقة وأمر بالتسليم والجماعة فكنتم أنتم القوم الّذين أقررتم لله ولرسوله بذلك فأخبركم إلله أنّ محمّداﷺ لم يكن «أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجالِكُمْ ولكِنْ رَسُولَ اللهِ» وَخاتَمَ النَّبِينَ ﷺ» (الأحزاب، ٤٠)، وقال عنَّ وجلَّ:« أَفَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ إِنْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ» (آل عمران، ١٤٤) فأنت وشركاؤك يا معاوية القوم الَّذين انقلبوا على أعقابهم وارتدوا ونقضوا الأمر والعهد فيما عاهدوا الله ونكثوا البيعة ولم يضرّوا الله شيئًا، وفي استمرار تنديده بمعاوية قال: يا معاوية أما تعلم أن الأئمة منا وليسوا منكم، وقد أخبرك الله أنَّ أهل العلم هم الذين يستخرجون العلم، وقد أخبرك أنَّ كل ما فيك من اختلاف سيرجع إلى الله وإلى النبي وأولي العلم فمن أوفى بوعده النابخ الخطائة الدالاية وجد الله محققا وعده ويقول الله:« أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفُ بِعَهْدِ كُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ» (البقرة، ٤٠) وقال عنَّ وجلَّ:«أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ ٱللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيماً» (النساء، ٥٤) وقال لَلنَّاس بعدهم: «فَجَهُمْ مَنْ آَمَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ »فَتَبَوّا مَقْعَدُكُ مَنْ جَهُمْ «وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيراً» (الساء، ٥٥) ثمَّ قال الإمام علي ﷺ: نحن آل إبراهيم وأنتم تغارون عليناً. خلق الله آدم ونفخ فيه من روحه فسجدت له الملائكة وعلَّمه الأسماء واصطفاه على العالمين وحسّده الشيطان.« فكانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ» (المؤمنون، ٢٤) ونوح حسده قومه إذ قالوا:« ما هذا إِلاَّ بَشَرُّ مِثْلُكُمْ يُرِيدُ أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ» ذلك حسدا منهم لنوح أن يقرُّوا له بالفضل وهو بشر، ومن بعده حسدوا هودًا إذ يقول قومه: ٰ «ما هذا إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ ويَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ وَ لَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَراً مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَخَاسِرُونَ» (المؤمنون، ٣٣ و٣٤) قالوا: فمن الحسد أنَّ الله يرحم من يشاء، ومن قبل ذلك قتل قابيل ابن آدم هابيل حسدا، وكان من الخاسرين وفئة من الناس أبناء إسرائيل «إِذْ قَالُوا لِنَبِيّ لَهُمُ اِبْعَتْ لَنا مَلِكاً نُقَاتِلْ فِي سَبِيل اَللهِ» (البقرة، ٢٤٦) فلمَّا بعث الله طالوت ملكًا حسدوه: «قَالُوا أَنَّى

109

مروية مع المرة دور أمير المؤمنين 👑 في شرح نظرية الإمامة الإلهيا

يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا» (البقرة، ٢٤٧) فَزعموا أَنَّهم «أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ» (البقرة، ٢٤٧). كل ذلك نقص عليك من أنباء ما قد سبق وعندنا تفسيره وعندنا تأويله. «وقَدْ خابَ مَنِ إِفْتَرى» (ط، ٢١) ونعرف فيكم شبهه وأمثاله «وَمَا تُغْنِي الآياتُ وَالْنَذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ» (يونس، ٢٠١) وكان نبينا ـ صلوات الله عليه ـ «فَلَمَّا جَاءَهُمُ ... كَفَرُوا بِه» (البقرة، ٨٩) «حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ» (البقرة، ٢٠١) «أَنْ يُنَزِّلَ اللهُ مِنْ فَضْله عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ » (البقرة، ٩٠) «أَنْ على تفضيل بعضنا على بعض، ألا ونحن أهل البيت آل إبراهيم المحسودون، على تفضيل بعضنا على بعض، ألا ونحن أهل البيت آل إبراهيم وأل لوط وآل عمران وآل يعقوب وآل موسى وآل هارون وآل داود (الثقني، ٢٠١٥).

١٦٠ الثابيخ والجَضناتة الإسلاميّة مروية مُعَاطِيرة

٢-٣. إثبات شرعية خلافته بالآيات القرآنية

قال ذلك الإمام على على في رده على رسالة معاوية: وأما كونك أنكرت نسبي من إبراهيم وإسماعيل، وقرابتي من محمد على، وفضلي وحقي، وملكي وإمامتي، مازلت تنكر ذلك، ولذلك لم ينكره قلبك. فآمنوا به، وقال النبي على: نحن أهل البيت كذلك، لا يحبنا كافر ولا مؤمن. بأنني أنكرت كلام الله تعالى: «فَقَدْ آتَيْنا آلَ إِبْرَاهِيمَ ٱلْكتابَ واَلْحِكْمَةَ واآتَيْناهُمْ مُلْكاً عَظِيماً» فأنكرت أن يكون فينا فقد قال الله: «اَلَنَبَيُّ أَوْلى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزُواجُهُ أُمَّاتُهُمْ وأُولُوا الأَرْحامِ بَعْضُهُمْ أَوْلى بِبِعْضٍ فِي كتابِ اللهِ» (الأحزاب،٢).

و الَّذي أَنكرتَ مَن إمامَة محمَّدﷺ زعمت أنَّه كان رسولًا ولم يكن إماما فانّ إنكارك على جميع النّبيّين الائمّة، ولكنا نشهد أنَّه كان رسولًا نبيًّا إمامًا لله ولسانك دليل على ما في قلبك وقال الله تعالى: «أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضً أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغانَهُمْ - ولَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْناكَهُمْ فَلَعَرَفْتُهُمْ بِسِيمَاهُمْ ولَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقُوْلِ واللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمالَكُمْ» (محمد، ٢٩ و٣٠) ألا وقد عرفناك قبل اليوم وعداوتك وحسدك وما في قلبك من المرض الَّذي أخرجه الله.

و الَّذي أنكرت من قرابتي وحقَّى فانَّ سهمنا وحقَّنا في كتاب الله قسمة لنا مع نبيّنا فقال: «وَ أَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ نُحُسَهُ ولِلرَّسُولِ ولِذِي الْقُرْبِي» (الأنفال، ٤١) وقال: «فَآتِ ذَٰا الْقُرْبِي حَقَّهُ» (الروم، ٣٨) أ وليس وجدت سهمنا مع سهم الله ورسوله وسهمك مع الأبعدين لا سهم لك إن فارقته؟ فقد أثبت الله سهمنا وأسقط سهمك بفراقك.

و أنكرت إمامتي وملكي فهل تجد في كتاب الله قوله لآل إبراهيم: واصطفاهم على العالمين: «إِنَّ ٱللَّهُ اصْطَفى آدَمَ ونُوحاً وآلَ إِبْراهِيمَ وآلَ عِمْرانَ عَلَى الْعالَمِينَ» النابخ الخطائةالدالميَّة (آل عمران، ٣٣) فهو فضَّلنا على العالمين أو تزعم أنَّك لست من العالمين أو تزعم أنَّا لسنا من آل إبراهيم؟ فإن أنكرت ذلك لنا فقد أنكرت مُحمَّدًا ﷺ فهو منَّا وَنَحن منه، فإن استطعت أن تفرّق بيننا وبين إبراهيم- صلوات الله عليه- وإسماعيل ومحمَّد وآله في كتاب الله فافعل (الثقفي، ١٤٠٧ق، ج١، صص ٢٠٣-٢٠٤).

رُوَيَةٍ مُعَ الْمُرْقَ

دور أمير المؤمنين 👑 في شرح نظرية الإمامة الإلهي

وفي عصر البعثة النبوية بذل رسول الله ﷺ جهداً كبيراً في التعريف بخليفته. كما كان يقول في حق الإمام على على في أقاربه: «إنَّ هذا (على) أخي ووصبي وخليفتي فيكم (يا بني عبد المطلب) فاسمعوا له وأطيعوا» (الطبري، ١٤٠٩ق، ج٢، ص ٦٣). وهكذا جمع رسول اللهﷺ بين الدين والسياسة. «عَرْضُ الرَّسُولِ نَفْسَهُ عَلَى بَنِي عَامِرٍ فَدَعَاهُمْ إِلَى اللَّهِ عَنَّ وَجَلَّ، فَقَالَ لَهُ رَجُلُ مِنْهُمْ - يُقَالُ لَهُ: بَيحرَهُ ابْنِ فِرَآسِ: وَأَلَلَهِ، لَوْ أَنِّي أَخَذْتُ هَذَا الْفَتَى مِنْ قُرَيْشٍ، لَأَكُلْتُ بِهِ الْعَرَبَ، ثُمَّ قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ نَحْنُ بَاَيْعْنَاكَ عَلَى أَمْرِكَ، ثُمَّ أَظْهَرَكَ اللَّهُ عَلَى مَنْ خَالَفَكَ، أيكُونُ لَنَا الْأَمْرُ مِنْ بَعْدِكَ؟ قَالَ: الْأَمْرُ إِلَى اللَّهِ يَضَعُهُ حَيْثُ يَشَاءُ» (ابن هشام، ١٣٧٥ق، ج١، صص ٤٢٤-٤٢٥) وفي كتابه إلى معاوية ذكر مناقب أهل البيت الميظ هكذا: «نحن أهل البيت[٨] اختارنا الله واصطفانا وجعل النَّبوَّة فينا والكتاب لنا والحكمة والعلم والايمان وبيت الله ومسكن إسماعيل ومقام إبراهيم، فالملك لنا» (النقنى، ١٤٠٣ق، ج١، ص١٩٩).

٢-٤. مسؤولية بيان وتفسير الدين ومن وجهة نظر أمير المؤمنين على فإنّ تحقيق تفسير الدين يكون في أيدي أهل البيت بين ويقول: «نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبُوَّة وحَطُّ الرِّسَالَة وحُنْتَلَفُ الْمَلَائِكَة ومَعَادِنُ الْعُلْم وينَابِعُ الحُمْ ناصرُنَا ومُحَبُّنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَة وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنَا يَنْتَظَرُ السَّطُوَة» (الشريف الرضي، ناصرُنَا ومُحبُّنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَة وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنَا يَنْتَظَرُ السَّطُوَة» (الشريف الرضي، ناصرُنَا ومُحبُّنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَة وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنَا يَنْتَظَرُ السَّطُوَة» (الشريف الرضي، ناصرُنَا ومُحبُّنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَة وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنَا يَنْتَظَرُ السَّطُوَة» (الشريف الرضي، ناصرُنَا ومُحبُّنَا يَنْتَظَرُ الرَّحْمَة وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنا يَنْتَظَرُ السَّطُومَة» (الشريف الرضي، تاترش، الخطبة ١٩٠٩) في هذه الخطبة، يقدم الإمام على على أهل البيت المي على أنّهم معدن المعرفة والحكمة ومكان تأتي فيه الملائكة وتذهب إليه. والإمام على بن محمد الهادي إلى في تفسير هذه الجمل قد ذكر زيارة الجامعة الكبيرة (القمي، ١٣٨٦)، معدن المادي على الله منه الحمة الحمل قد ذكر زيارة الجامعة الكبيرة (القمي،

ويقول الإمام علي الله وأشار بمكانة أهل البيت المله وقال: «أَيْنَ الَّذِينَ زَعَمُوا أَنَّهُمُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعلْمِ دُونَنَا كَذِباً وبَغْياً عَلَيْنَا، أَنْ رَفَعَنَا اللَّهُ ووَضَعَهُمُ وأَعْطَانَا وحَرَّمُهُمْ وَأَدْخَلَنَا وَأَخْرَجَهُمْ. بِنَا يُسْتَعْطَى الْهُدَى ويُسْتَجْلَى الْعَمَى. إِنَّ الْأَئْمَة مِنْ قُرَيْشٍ، غُرِسُوا فِي هَذَا الْبَطْنِ مِنْ هَاشِمٍ لَا تَصْلُحُ عَلَى سِوَاهُمْ ولَا تَصْلُحُ الْوُلَاةُ مِنْ غَيْرِهِمْ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٤٤).

وفي هذا الجزء من الخطبة يقول الإمام علي الله: أين أولئك الذين ادعوا كذباً وزوراً أنهم هم العلماء المتمكنون دون غيرهم؟ لقد رفعنا الله وأعلى شأننا، وخفضهم وأذلهم. أعطانا ومنعهم، وأدخلنا في رحمته وأخرجهم من نعمته. بنا يُطلب الهدى ويُستكشف الطريق من الضلال. إن الأئمة من قريش، هم جزء من هذا البيت الهاشمي العظيم، ولا يصلح الأمر لغيرهم، ولا يجوز أن يتولى أمور المسلمين أحد من غيرهم. وبالرجوع إلى الحديث المشهور عن النبي تله يرى ١٦٢ النابيخوالتحضائة الإسلاميّة مروية بُمَجَافِيرَة

لسنةالرابعة، العددالثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 331/4/31 هـ/٢٤ المنة الرابعة، العددالثانية، الرقم

الإمام ﷺ أنَّ الإمامة خاصة ببني هاشم من قريش. و يقول الإمام علي ﷺ أيضًا: «تَاللَّهِ لَقَدْ عُلَّمْتُ تَبْلِيغَ الرَّسَالات وإثمَّامَ الْعِدَاتِ وتَمَامَ الْكَلِمَاتِ وعِنْدَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ أَبْوَابُ الْحُكْمِ وضِيَاءُ الْأَمْرِ. أَلَا وإنَّ شَرَائِعَ البَّيْنِ وَاحِدَةً وسُبُلَهُ قَاصِدَةً مَنْ أَخَذَ بِهَا لَحِقَ وغَنِمَ وَمَنْ وَقَفَ عَنْهَا ضَلَّ وَنَدِمَ.» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٢٠).

ويقول الإمام على الله أيضًا: «زَرَعُوا الْفُجُورَ وسَقَوْهُ الْغُرُورَ وحَصَدُوا النَّبُورَ. لَا يُقَاسُ بِآلِ مُحَدَّى مَنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَحَدٌ ولَا يُسَوَّى بِهِمْ مَنْ جَرَتْ نِعْمَتُهُمْ عَلَيْهِ أَبَداً. هُمْ أَسَاسُ الدِّينِ وعَمَادُ الْيَقِينِ. إِلَيْهِمْ يَفِيءُ الْغَالِي وبِهِمْ يُلْحَقُ التَّالِي.» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٢). ولأن الأرستقراطية القبلية في صفين منعت الإمام من تحقيق النصر على معاوية، فقد قرأ الإمام هذه الخطبة لتوضيح أفكار الكوفيين من خلال بيان موقف الإمامة للعراقيين.

١٦٣ النابيخوالخضائمة الإسلامية

دور أمير المؤمنين 🐝 في شرح نظرية الإمامة الإلهي

٢-٥. القيادة السياسية للمسلمين

قال أمير المؤمنين على في حق أهل البيت في الولاية العامة على الناس: «وَ لَهُمْ خَصَائِصُ حَقِّ الْوِلَايَةِ وفِيهِمُ الْوَصِيَّةُ والْوِرَاثَةُ. الآنَ إِذْ رَجَعَ الْحَقَّ إِلَى أَهْلِهِ ونُقِلَ إِلَى مُنْتَقَلِه.» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٢). وفي هذه الخطبة يعترف الإمام على على بحق القيادة السياسية والاجتماعية للأمة الإسلامية مع الإمام. يُبتن الإمام علي على بعد النبي بعد النبي موجزة وبليغة للغاية مكانة أهل البيت بعد النبي وذلك في ثماني جمل متتالية يشرح فيها ما ورد في الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة حول الإمامة. ويرى الإمام علي على الإمامة هي امتداد لإرث الأبياء ووراثتهم، وهي عمود الدين. ألقى الإمام هذه الخطبة في بيان موقف الإمامة في حضور كثير من أهل الكوفة، بعد عودته من معركة صفين وفي الجملة الأخيرة منها يقول: الآن رجع الحق إلى صاحبه. وفي هذه العبارة يؤكّد الإمام علي الله على فلسفة الإمامة والإمامة الإلهية لأهل البيت. لأنّ الحروريين عارضوا صلح الإمام مع معاوية وقد قال الإمام هذه العبارات ليبين موقفه من الصلاح. وهذه العبارة تدلّ على أنّ الإمامة لم تكن في مكانها من قبلها وهي الآن عادت إلى مكانها. ولكن للأسف ابن أبي الحديد معتزلي ينفي نص إمامة علي بن ابي طالب الله ويؤكّد على فضل الإمام علي الله على غيره (ابن أبي الحديد، ١٤٠٤ق، ج١، ص١٤٠).

وقد أنصف الشافعي: محمد بن إدريس، إذ قيل له: ما تقول: في علي؟ فقال: وما ذا أقول في رجل أخفت أوليائه فضائله خوفا، وأخفت أعداؤه فضائله حسداً، وشاع من بين ذين ما ملا الخافقين (البحراني، بلا تاريخ، ج٢، ص١٣٦). الأعداء والحاقدين والمنافقين فعلوا مع إمام الحق علي الله ذلك كيف مع ولده ومحبيه؟!. إنّ السبب الأهم هو علو شأن الإمام، وكمال عظمته ورفعته في سماء المجد والكرامة، وتمّره في ذات الله، والتفاته حول الحق، والتفاف الحق حوله كما قال الرسول الأكرم على: «علي الله مع الحق والحق مع علي الله يدور حيثما دار» فالفيد، ١٢٦ق، ج١، ص٩٩) والحق يعلو ولا يعلى عليه، وللحق دولة وللباطل جولة، فالمسس لا تبقى مغيبة تحت الغيوم وان كانت كثيفة سوداء، فلا بد لليل أن نور الله في الأرض: (يُريدُونَ أَنْ يُطْفَئُوا نُورَ الله بِأَفُوَاهِهِمْ وَيَأْبَى الله إلاً أَنْ يُتُمَ نور الله في الأرض: (يرونا القاهر، ومقامه المنيع.

يقول الإمام علي الله عن موقعه في السلطة السياسية: وإنّمَا طَلَبْتُ حَقّاً لي وأَنْتُمْ تَحُولُونَ بَيْنِي وبَيْنَهُ وتَضْرِبُونَ وَجْهِي دُونَهُ، فَلَمَّا قُرَّعْتُهُ بِالحُجَّةِ فِي الْمَلَاحِ الْحَاضِرِينَ هَبَّ كَأَنَّهُ بُهِتَ لَا يَدْرِي مَا يُجِيبُنِي بِهِ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٧٢). ١٦٤ الذليخ والجضالة الإسلامية مروية متج الجرع

السنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد له صيف و خريف 1331ه/32 الم

۲-۲. الاستنصارُ على قريش ويقول أمير المؤمنين ﷺ في إدانة قريش وتصرفاتها: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَعْدِيكَ عَلَى قُرَيْشٍ ومَنْ أَعَانَهُم، فَإِنَّهُمْ قَطَعُوا رَحِمٍي وصَغَرُوا عَظِيمَ مَنْزِلَتِي وأَجْمَعُوا عَلَى مُنَازَعَتِي أَمْراً هُوَ لِي، ثُمَّ قَالُوا أَلَا إِنَّ فِي الْحَقِّ أَنْ تَأْخُذَهُ وفِي ٱلْحَقِّ أَنْ تَتُركُهُ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ ش، الخطبة ١٧٢). وهذه الكلمات واضحة في إدانة قريش. كما يقول الإمام على الله: «نحن آل الرسول وأحق بالامر» (المنقري، ١٤١٠ق، ص ٢٠١) وقال ﷺ: نَخْنُ الشِّعَارُ والْأَصْحَابُ والخُزَنَةُ والْأَبْوَابُ وَلَا تُؤْتَى الْبُيُوتُ إِلَّا مِنْ أَبْوَابِهَا، فَمَنْ أَتَاهَا مِنْ غَيْرِ أَبْوَابِهَا سُمِّيَ سَارِقاً منها، فِيهِمْ كَرَائِمُ الْقُرآنِ وهُمْ 170 كُنُوزُ الرَّحْمَنِ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٥٤) أهل البيت هم أوصياء الدين النَّهِ والحَضَانَةُ السِلامَيْة ومفسر وه. دور أمير المؤمنين 👑 في شرح نظرية الإمامة الإلهيا و يُقول أمير المؤمنين لللهِ أيضًا في ذم قريش: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَعْدِيكَ عَلَى قُرَيْشٍ ومَنْ أَعَانَهُمْ، فَإِنَّهُمْ قَدْ قَطَعُوا رَحِمِي وأَكْفَنُوا إِنَائِي وَأَجْمَعُوا عَلَى مُنَازَعَتِي حَقًّا كُنْتُ أَوْلَى بِهِ مِنْ غَيْرِي، وقَالُوا أَلَآ إِنَّ فِي الْحَقِّ أَنْ تَأْخُذَهُ وفِي الْحَقِّ أَنْ تُمْنَعَهُ، فَاصْبُرْ مَعْمُوماً أَوْ مُتْ مُتَأْسِفاً. فَنَظَرْتُ فَإِذَا لَيْسَ لِي رَافِذٌ وَلاَ ذَابٌ وَلَا مُسَاعِدٌ إِلَّا أَهْلَ بَيْتِي، فَضَنَّنْتُ بِهِمْ عَنِ الْمَنِيَّةِ؛ فَأَغْضَيْتُ عَلَى الْقَدَى وجَرِعْتُ رِيقِي عَلَى الشَّجَا، وصَبَّرْتُ مِنْ كَظْمِ الْغَيْظِ عَلَى أَمَرَّ مِنَ الْعَلْقَمِ وَآَمَ لِلْقَلْبِ مِنْ وَخْز الشَّفار (الشريف الرضي، ١٣٦٦ ش، الخطبة ٢١٧). ووصف أمير المؤمنين الله الظلم في حقه بقوله: فَوَاللَّهِ مَا زِلْتُ مَدْفُوعاً عَنْ حَقِّى مُسْتَأْثُراً عَلَيَّ مُنْذُ قَبَضَ اللَّهُ نَبِيَّهُ عَلَى حَتَّى يَوْمِ النَّاسِ هَذَا (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٦) في هذه الشكاوى، أكَّد الإمام على للله على مكانته كسلطة سياسية رسمية للمجتمع الإسلامي.

ويقول أمير المومنين ﷺ أيضًا: نَحْنُ شَجَرَةُ النُّبُوَّة ومُحَطُّ الرِّسَالَةِ ومُخْتَلَفُ الْمَلَائِكَةِ ومَعَادِنُ الْعِلْمَ ويَنَابِيعُ الْحُكْمِ نَاصِرُنَا ومُعِبَّنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَةَ وعَدُوَّنَا ومُبْغِضُنَا يَنْتَظِرُ السَّطُوة (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٠٩). يقول الإمام علي للله في هذه الخطبة: نحن أصل النبوة ومركز الرسالة ومهبط الملائكة ومعدن العلم ومنبع الحكمة، ناصرنا ومحبنا يأمل الرحمة وعدونا ومبغضنا يخاف السطوة. وهكذا، من وجهة نظر الإمام علي للها، نتشكل نظرية الإمامة الإلهية على شكل الإمامة الوراثية وخلافة الأنبياء الإلهية، وهو الإنسان الكامل الذي هو حجة الله في الأرض.

٢-٧. الإمام حافظ ومانع من تحريف الدين

قال أمير المؤمنين الله في شأن أهل البيت التي أهُم مَوْضِعُ سِرٍّهِ وَجَأْ أَمْرِهِ الناج الجنائة الإلانية وعَيْبَةُ عِلْمِهِ ومَوْئِلُ حُمْهِ وَكُهُوفُ كُتُبِهِ وجِبَالُ دِينِهِ، ثم وصف مكانة أهل 177 روية مع الشر البيت للملهمة في حل المشاكل الدينية فقال: بِهِمْ أَقَامَ الْخِنَاءَ ظَهْرِهِ (الدين) سنة الرابعة، العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد لم صيف و خريف 331ه/34. لم وأَذْهَبَ ارْبِعَادَ فَرَائِصِهِ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٢). في هذه الخطبة يتحمل أمير المؤمنين على ﷺ مسؤولية التصدي للانحراف والتشوش في الدين. وقد أشار الإمام على ﷺ إلى ظهور الانحرافات بين المسلمين بعد وفاة رسول الله عظيه، وبيَّن مدى تأثير هذه التشوهات على المجتمع المسلم. ويقول أمير المؤمنين ﷺ أيضًا في وصف الفترة التي تلت وفاة النبي بقوله: حَتَّى إِذَا قَبَضَ اللَّهُ رَسُولَهُ ﷺ رَجَعَ قَوْمٌ عَلَى الْأَعْقَابِ وِغَالَتْهُمُ السُّبُلُ واتَّكَلُوا عَلَى الْوَلَائِجِ ووَصَلُوا غَيْرَ الرَّحِمِ وهَجَرُوا السَّبَبَ الَّذِي أَمِرُوا بِمَوَدَّتِهِ ونَقَلُوا الْبِنَاءَ عَنْ رَصِّ أَسَاسِهِ فَبَنَوْهُ فِي غَيْرِ مَوْضِعِهِ. مَعَادِنُ كُلّ خَطِيئَةٍ وأَبْوَابُ كُلّ ضَارِبٍ فِي غَمْرَةٍ، قَدْ مَارُوا فِي الْحَيْرَةِ وذَهَلُوا فِي السَّكْرَةِ عَلَى سُنَّةٍ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ مِنْ مُنْقَطِعٍ إِلَى الدَّنيَّا رَاكِنِ أَوْ مُفَارِقٍ لِلدِّينِ مُبَايِن (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٥٠). ويشير الإمام على الله في هذه الخطبة إلى العودة إلى عصر الجاهلية، وعودة مفاسد ذلك الزمن بعد وفاة رسول الله ﷺ في المجتمع الإسلامي، عندما تولى أهل الظلم مختلف المناصب في المجتمع. وترك الصالحون جانبًا، وظهرت

الانحرافات الفكرية والثقافية واسعة بين المسلمين. يقول أيضًا الإمام على الله: «وطَفَقْتُ أَرْتَيْ بَيْنَ أَنْ أَصُولَ بِيَدَ جَذَاءَ أَوْ أَصْبَرَ عَلَى طَخْيَة عَمْيَاءَ، يَهرَمُ فِيهَا الْكَبِيرُ ويَشَيبُ فِيهَا الصَّغِيرُ ويكَدَحُ فِيها مُؤْمِنَ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ، فَرَأَيْتُ أَنَّ الصَّبْر عَلَى هَاتَا أَحْجَى فَصَبَرْتُ وفِي الْعَيْنِ قَذَى وفِي الْخَلْقِ شَجًا، أَرَى تُوَاثِي نَهْبًا ... فَصَبَرْتُ عَلَى هُاتَا أَحْجَى فَصَبَرْتُ وفِي الْعَيْنِ قَذَى وفِي الْخَلْقِ شَجًا، أَرَى تُوَاثِي نَهْبًا ... والشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٣). في هذه فصبَرْتُ عَلَى طُولِ الْمُدَّةِ وشَدَّةِ الْمُحْبَة» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ٣). في هذه الخطبة، يُشير الإمام علي الله إلى أنَّ العواقب الناتجة عن الابتعاد عن الإمامة الإلهية تؤدي إلى الانحدار والعودة إلى الجاهلية. ويؤكد أن سبيل إنقاذ الأمة هو العودة إلى رايات الحق، والتي تتمثل في أهل البيت.

ويقول عن عترة النبي ﷺ: «فَأَيَّن تَذْهَبُونَ وَأَنَّى تَوْفَكُونَ وَالْأَعْلَامُ قَائَةً لل وَالْآيَاتُ وَاضَحَةً وَالْمَنَارُ مَنْصُوبَةً فَأَيَّن يَتَاهُ بِكُمْ وَكَيْفَ تَعْمَهُونَ وَبَيْنَكُمْ عَتَرَة نَبَيْكُمْ وهُمْ أَزَمَّةُ الحَقِّ وأَعْلَامُ الدِّينِ وَأَلْسَنَةُ الصَّدْقِ فَأَنزَلُوهُمْ بِأَحْسَنِ مَنَازِل الْقُرْآن وردُوهُمْ وُرُودَ الْهِيم الْعِطَاشِ» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطة ٨٧). وخاطب أمير المؤمنين في رسول الله عني وعن ابْنتك النّازلة في جوارِكَ والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَّ يَا رَسُولَ الله عَنْ صَفِيبَتُ مَوْنِ وَأَنْنا، دَفْن والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَّ يَا رَسُولَ الله عَنْ صَفِيبَتُ مَوْنِ وَانَّانَهُ في وَعَن والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَّ يَا رَسُولَ الله عَنْ صَفيبَتِكَ مَوْضِعَ تَعَزِّ، فَلَقَدْ وَسَدَّتُكَ والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَ يَ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ صَفِيبَتِكَ مَوْضِع تَعَزِّ، فَلَقَدْ وَسَدَّتُكَ والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَ يَ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ صَفِيبَتِكَ مَوْضَعَ تَعَزِّ، فَلَقَدْ وَسَدَّتُكَ والسَّرِيعَة اللَّحَاق بِكَ، قَلَ يَ رَسُولَ اللَّه عَنْ مَعْلَيْكَ، فَ "إِنَّا لِلَهِ وَالَّا لِيَه والسَّرِيعَة الصَّاق بِكَ، وَفَاضَتُ بَيْنَ نَحْرِي وَعَدْرِي يَتَعَنَّكُمُ وَكَيْفَ الْعَمَةُ وَالَّذَى وَالسَوْنَ فَي التَّاسِ لِي بِعَظِيمٍ فُرُقَتِكَ وفَادِح مُصِيبَتِكَ مَوْضِعَ تَعَزِّ فَنَعَ أَنَّ رَاجُعُونَ عَنْسَكَ، وَا يَعْتَنُ وَالَا إِنَّهُ فَي وَالَيْتُ فَائُونُ وَالللهُ فَي وَالَا إِلَيْه وَالسَّذَى عَلَى أَنَّ يَعْتَارَ اللَهُ لِي دَارِكَ التَي أَنَّ مَنْ عَنْ فَي وَاللَّي واللَّكَانَ وَقَعْتَ عَلَى اللَّهُ فَي مَعْمَى والللهُ فَي فَي مَنْ مَنْ وَ فَنْ عَنْ مَنْ عَنْ اللَّهُ فَي فَقَيْ وَاللَّكُونَ وَالسَنُونُ وَالا الْعَنْ وَالَكَ وَالَنَّ وَالَا وَاسَتُعْرُولُهُ فَاللَهُ وَلَ عَنْ مُولَى وَاللَّا إِنْعَ وَلَ مَنْ عَنْ وَنَ وَا وَلَكَنُ وَالَنَهُ مُوالَى وَكَنُ مُنْتُ وَالَكُهُ وَالَكُمُ وَالَكُهُ وَالَنُ وَا وَقُونَ فَائِنُ فَقَلَ وَ وَاللَهُ مَا مَنْتُ وَالَا وَالَا وَالَا وَالَا وَالَا مَالُكُولُ وَالا مَنْ وَالا عَنْ مَنْ مَائُونَ وَا اللَّهُ وَا مَائِنُ وَاللَا مُوا وَالَا مَا مُ الْنَالَا فَا وَ وَالَنَ وَا وَالَعْ وَ الْعَا وَلَ وا

الإلهامة المراجع الم المحالية الم ٢-٨. الإمام هو مؤسس العدل بين المسلمين

يقول أمير المؤمنين على النَّاسُ أَعِينُونِي عَلَى أَنْفُسِكُمْ وَايْمُ اللَّهِ لَأَنْصِفَنَّ الْمُظْلُومَ مِنْ ظَالِمِهِ وَلَأَقُودَنَّ الظَّلَمَ بِخِزَامَتِهِ حَتَّى أُورِدَهُ مَنْهَلَ الْحَقّ وإِنْ كَانَ كَارِهاً» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٣٦٦). وقد صرّح أمير المؤمنين لى عن أهداف قبول الحكومة بوضوح أنّ وجودهم ليس للحكم بل لإقامة العدل فقط: اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّهُ لَمْ يَكُنِ الَّذِي كَانَ مِنَّا مُنَافَسَةً فِي سُلْطَانَ وَلَا الْتِمَاس شيء مَنْ فُضُولِ الْحُطَام، ولكَنْ لَنَردَ الْمَعَلَمَ مَنْ دينكَ وَنُظْهِرَ الْإِصْلاحَ فِي بِلَادِكَ فَيَأَمْنَ الْمُظْلُومُونَ مِنْ عَبَادِكَ وَتُقَامَ الْمُعطَّلَةُ مَنْ حَدُودَكَ» (الشريف الرضي فَيَأْمَنَ الْمُظْلُومُونَ مِنْ عَبَادِكَ وتُقَامَ الْمُعطَلَةَ مِنْ حَدُودِكَ» (الشريف الرضي أَعِينُونِي عَلَى أَنْفُسُكُمْ، وإلَى المُعاني في أيضاً مَنْ عَطَلَة مَنْ عَامَان ولا التَّاسُ إستريف الرضي، الخطبة المان، الخطبة المان الحقق وإنْ كَانَ كَارِهاً عن إصلاح الناس: أَيُّها النَّاسُ إلى المُعْذِي عَلَى أَنْفُسُكُمْ، وإلى أُنْتُول الْمُعاني أَنْ الْحَقِّ وإِنْ كَانَ كَارِها أَنْ فَلْكُمُ والْتُولَقُودَ أَنْهُولُونَ مَنْ عَالَكُونُ الْخُطُلُومُونَ مَنْ عَبَادِكَ وَقُولُ الْمُولُولَة الْمَاسَ مَنْ خُمُولُولَ الْمُعْتَى الْمَاسَ الْحَقَامَة اللهُ مَنْ وَعَامَ الْمُعْطَلَةَ مَنْ عَلَيْ وَالْقُودَةَ الظَّالَمَ المَاسَبَ الحَمَّ المَالَّةُ وَعَانَ أَمَير المُومَانَ الْحَقَّ وإِنْ كَانَ كَارِها» (الشريف الرضي، الحلبة إينوني يتوني على أَنْفُودَةُ مِنْهُمُ الْحُقَنِي إلى اللهُ فَقَامَ الْعَنْ فَعُمُولَ الْحُلُولَة السَّيفُ الْمُ الْحَقَابُ الْحَقْنَ الْمُعُلُولُ أَعْ مَنْ فَاللَهُ ولا أَقُودَنَ الظَائُمُ الْمُونَ أَنْ عَانَ أَنْ عَنْتَهُ أَنْهُ اللَهُ فَوْ أَقُودَةَ الْطُنَامَ الْعَنْ مَنْ عَالَكُونُ والْحَقُودَةُ الْحَقْ فَعَنَّ الْعَامَ الْعَامَ الْحَدَى الْعَامِ الْعَامِ والْحَقَنَ الْعَامِ الْعَدْنُ والْنُ الْحَقْنُ الْعَنْ مَا والْحَلُولَة الْعَامِ الْعَامِ اللهُ اللهُ ولا أَقُودَ الْحَامِ فُولُولُ الْعَامِ والْحَلَةُ أَنْ مَا والْحَلُولُ أُنْهُ الْعَامِ الْحَامِ فَا الْحَلَيْ أَنْ مَا مَنْ فَا والْعَانُ فَالْنُولُولُوهُ مَنْ أُنْعَانُ فُولُولُولُ فَالَنُ مُولُولُ

٢-٩. ولاية الإمام التكوينية

ويقول أمير المؤمنين على: «إِنَمَا مَثَلِي بَيْنَكُمْ كَمَثَلَ السِّرَاجِ فِي الظُّلْمَةِ يَسْتَضِيءُ بِهِ مَنْ وَجَهَا فَاسْمَعُوا أَيُّهَا النَّاسُ وعُوا وأَحْضِرُوا آذَانَ قُلُوبِكُمْ تَفْهَمُوا» (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٨٧). الإمام علي على يعتبر حق الولاية التكوينية والمعنوية خاصًا بأهل البيت. وصرّح أمير المؤمنين على في شرح إثبات مقام الإمامة ومقام الإمام: «وَ إِنَّمَا الْأَمِّيَّةُ قُوَّامُ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ وعُرَفَاؤُهُ عَلَى عِبَادِهِ وَلَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ إِلَا ١٦٨ الذابيخ والحضائة الإسلامية مرونة مُعَسَّلْفِيرَة مَنْ عَرَفَهُمْ وعَرَفُوهُ وَلَا يَدْخُلُ النَّارَ إِلَّا مَنْ أَنْكَرَهُمْ وَأَنْكَرُوهُ (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش، الخطبة ١٥٢).

٢-١٠. الاعتراض على الأنصار وقريش

قال الإمام علي بن أبي طالب الله لما انتهت إليه أنباء السقيفة بعد وفاة رسول الله عليه: (ما قالت الأنصار)؟ قالوا: قالت: منا أمير ومنكم أمير؛ قال: (فهلا احتججتم عليهم بأن رسول الله عليه وصى بأن يُحسن إلى محسنهم ويُتجاوز عن مسيئهم)؟ قالوا: وما في هذا من الحجة عليهم؟ فقال: (لو كانت الإمامة فيهم لم تكن الوصية بهم). ثم قال: (فماذا قالت قريش) ؟ قالوا: احتجّت بأنها شجرة الرسول عليه، فقال: (احتجوا بالشجرة، وأضاعوا الثمرة) (الشريف الرضي، ١٣٦٦ش،

۲-۱۱. اغتصاب خلافته

وعندما أُخذ الإمام على الله إلى المسجد لأداء البيعة، قال الإمام على الله: «أنا أحقّ بهذا الأمر منه وأنتم أولى بالبيعة لي، أخدتم هذا الأمر من الأنصار واحتججتم عليهم بالقرابة من الرسول، وتأخذونه منّا أهل البيت غصباً، ألستم زعمتم للأنصار أنّكم أولى بهذا الأمر منهم، لمكانكم من رسول الله يمناً، فأعطوكم المقادة وسلّموا لكم الإمارة، وأنا أحتجّ عليكم بمثل ما احتججتم على الأنصار، أنا أولى برسول الله حيّاً وميّتاً، وأنا وصيّه ووزيره ومستودع سرّه وعلمه، وأنا الصديق الأكبر والفاروق الأعظم وأوّل من آمن به وصدّقه، وأحسنكم بلاءً فى جهاد المشركين، وأعرفكم بالكتاب والسنّة وأفقهكم فى الدّين وأعلمُكم بعواقب الأُمور، وأذربكم لساناً وأثبتُكم جناناً، فعلام تنازعونا هذا الأمر؟ أنصفونا إن كُنتم تخافون الله على أنفسكم، ثمّ اعرفوا لنا من الأمر مثل ما عرفته الأنصار

الله المؤمنين 🕸 في شرح نظرية الإمامة الإلهي الم لكم، وإلّا فبوؤا بالظلّم والعدوان وأنتم تعلمون» (الدينوري، ١٣٨٨ق، ج١، ص١١).

فقال على الله أيضًا عن اغتصاب خلافته: «الله الله يا معشر المهاجرين، لا تخرجوا سلطان محمد في العرب عن داره وقعر بيته، إلى دوركم وقعور بيوتكم، ولا تدفعوا أهله عن مقامه في الناس وحقه، فوالله يا معشر المهاجرين، لنحن أحق الناس به. لأنا أهل البيت، ونحن أحق بهذا الأمر منكم ما كان فينا القارئ لكتاب الله، الفقيه في دين الله، العالم بسنن رسول الله، المضطلع بأمر الرعية، المدافع عنهم الأمور السيئة، القاسم بينهم بالسوية، والله إنّه لفينا، فلا نتبعوا الهوى

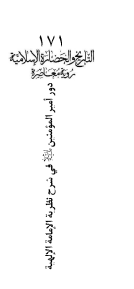
فتضلوا عن سبيل الله، فتزدادوا من الحق بعدًا (الدينوري، ١٣٨٨ق، ج١، ص١١). وفي رسالة إلى معاوية في اغتصاب خلافته: واعلم أنّهن حجة لنا أهل البيت على من خالفنا ونازعنا وفارقنا وبغى علينا، والمستعان الله، عليه توكلت، وعليه فليتوكل المتوكلون وكانت جملة تبليغه رسالة ربه فيما أمره وشرع وفرض وقسم جملة الدين (الثقني، ١٤٠٧ق، ج١، ص١٩٦).

#### النتائج

يريم السنة الرابعة العدد الثانية، الرقم المسلسل للعدد ٨. صيف و خريف ٢٠٤٢ه/٤٢٤ ٦٩ المعالم المعالم المعاد الثانية، الرقم المسلسل للعدد ٨. صيف و خريف ٢٠٤٢ه/٤٢ ٦٩

11.

والإمام حافظ ومانع من تحريف الدين، وهو مؤسس العدل بين المسلمين، ويعتبر الإمام علي الله الإمام إنساناً كاملاً ويكلّفه بالمسؤولية التكوينية والإمام لديه المعرفة الإلهية التي قدمها له الله. لهذا السبب يشكو الإمام علي الله من قريش يناشدهم حقّه ويؤكّد على حقّه في الإمامة.



فهرس المصادر